# Ключ к усилению вести трех ангелов



Адриэн Ибенс

Данутат Браун

# Ключ к усилению вести трех ангелов

Дейан Делчев Адриэн Ибенс Данутат Браун



# Содержание

| Введение                                            | 4  |
|-----------------------------------------------------|----|
| 1. Первое отступление                               | 6  |
| 2. Приведение в жизнь плана по отступлению человека | 14 |
| 3. Отступление, проявившееся в Израиле              | 22 |
| 4. Ежедневная жертва и мерзость запустения          | 30 |
| 5.Семикратное наказание Израиля и власть Вавилона   | 42 |
| 6.Вечное Евангелие                                  | 53 |
| 7.Убойтесь Бога.                                    | 60 |
| 8.Воздайте Ему славу                                | 65 |
| 9. Час Суда                                         | 67 |
| 10. Воздайте славу Творцу                           | 74 |
| 11.Что ведёт к падению Вавилона?                    | 83 |
| 12.Вино блудницы обращается в гнев Божий            | 86 |
| Вывод                                               | 90 |

### Введение

Некоторое время назад Дейан и я обсуждали некоторые детали, на которые Бог в Своей милости пролил больше понимания в свете Евангелия. Тема Евангелия, праведность по вере и ожидаемое запечатление Богом Своего народа должны быть связаны в контексте с трехангельской вестью.

«Особенным образом адвентисты седьмого дня были поставлены стражами и носителями света в этом мире. Им было доверено последнее предостережение погибающему миру. На них изливался удивительный свет из Слова Божьего. Им была вверена работа особой важности по провозглашению первой, второй и третьей ангельской вести. Нет более важной работы и им не следует ничему другому отвлекать их от неё». СЦ, 9 т., 19.1

Стало очевидно, что верное понимание вестей трёх ангелов имеет ключ к пониманию падения Вавилона и обнаружения её яда и горечи её вина. Первый ангел не несёт вести кроме «Вечного Евангелия» (Откр.14:6) и те, кто принимают его, будут не только петь песнь Агнца, но и песнь Моисея, т.к. в свете Евангелия — это одна и та же песня. Убеждённость в этом Евангелии позволяет нам увидеть, что Христос совершил на земле, явив Своим характером, что Он абсолютно не враждебен и является тем же вчера, сегодня и навсегда. И это откровение побуждает нас воздать Ему славу. Имея такое откровение о характере Христа мы сможем принять участие в суде и засвидетельствовать, что Бог свят и милостив и справедлив. Это откроет наши сердца для обретения покоя в Нём — в Том, «Кто сотворил небеса и землю и море и источники вод» и прославить Его в любви и истине.

Адвентисты Седьмого Дня провозглашали трехангельскую весть с 1844 года, но без полного понимания характера Бога. Эта весть была затемнена вестью второго ангела, которая была дана в то время. Ключ к провозглашению трехангельской вести в силе — это откровение о любящем характере Бога (см.НУХ с.415). Ключ к пониманию был в руках Единородного Сына Божьего и вести о вечном завете, данной в 1888 г. Вагонеру и Джоунсу.

Эта книга — семя. Она — довольно компактная и содержит в себе некоторые мысли, которые будучи раскрыты в свете адвентисткой вести и тщательно изучены, способны принести множество чудесных плодов. Некоторые пункты должны быть рассматриваемы несколько раз, чтобы дать им верную оценку. Также важно соспоставить вместе некоторые из последних истин, чтобы не упустить их из виду и также использовать в будущем.

Дейан представляет вашему вниманию некоторые хорошие мысли для размышления относительно контекста 2520 лет и почему был период негодования, начиная с пленения Израиля в 7 в.н.э до 1844 г. н.э. Откровение Божьего характера в жизни Христа на земле сеет семя для окончания периода негодования (Втор.29:28) и открывает нам путь во Святое Святых в присутствие Бога.

Это исследование расскроет смысл того, как мы представляем заключительные события земной истории. Большинство из эсхатологических исследований даются без понимания того, что жизнь Иисуса Христа находится в гармонии с характером Бога. Многие из этих истин должны быть приведены к правильному пониманию, чтобы весть четвёртого ангела могла осветить всю землю.

Эта книга имеет ключ в себе.

Адриэн Ибенс

Маранафа Медиа

## 1. Первое отступление.

Писание раскрывает нам, как на Небе началась Великая Борьба.

«Как упал ты с неба, денница, сын зари! разбился о землю, попиравший народы. А говорил в сердце своем: "взойду на небо, выше звезд Божиих вознесу престол мой и сяду на горе в сонме богов, на краю севера; взойду на высоты облачные, буду подобен Всевышнему" (Ис.14:12-14).

Люцифер желал быть как Всевышний и Превознесённый и хотел установить своё абсолютное правление.

«Ты был помазанным херувимом, чтобы осенять, и Я поставил тебя на то; ты был на святой горе Божией, ходил среди огнистых камней. Ты совершен был в путях твоих со дня сотворения твоего, доколе не нашлось в тебе беззакония. От обширности торговли твоей внутреннее твое исполнилось неправды, и ты согрешил; и Я низвергнул тебя, как нечистого, с горы Божией, изгнал тебя, херувим осеняющий, из среды огнистых камней. От красоты твоей возгордилось сердце твое, от тщеславия твоего ты погубил мудрость твою; за то Я повергну тебя на землю, перед царями отдам тебя на позор. Множеством беззаконий твоих в неправедной торговле твоей ты осквернил святилища твои; и Я извлеку из среды тебя огонь, который и пожрет тебя: и Я превращу тебя в пепел на земле перед глазами всех, видящих тебя» (Иез.28:14-18).

Миссия Люцифера до его падения заключалась в том, чтобы распространять свет познания характера Божьего. Он был помазан осеняющим херувимом и ходил между огнистых камней. Но, к сожалению, он забыл, Кому он был обязан своей красотой и талантами и приписал эти способности себе, подпитывая этим свою гордость. Давайте посмотрим, как это описывается в расширенной версии Духа Пророчества: 1 т., 17, 18:

«Сатана до своего падения был превознесённым ангелом, уступающим только драгоценному Сыну Божьему... От него исходил особый свет и сиял намного ярче и красивее, чем от других ангелов, но Иисус, драгоценный Сын Божий, имел превосходство перед ангелами. Он был одно с Отцом до того, как были сотворены

ангелы. Сатана завидовал Христу и постепенно стал претендовать на власть, принадлежащую только Христу. Произошёл раздор среди ангелов. Сатана и его сторонники желали реформировать Божье правление. Они были недовольны тем, что не могли проникнуть в непостижимую Божью мудрость и понять цель превознесения Иисуса, Его Сына, и наделения Его неограниченной властью и силой. Они восстали против правления Сына Божьего» (Дух проочества т.1, 17,18)...

Бог создал Вселенную через Своего Сына для блага всех творений, чтобы они могли иметь божественный пример совершенного послушания и веры, через которые могли бы размышлять о сути поклонения Богу. Люцифер и его последователи не желали поклоняться Тому, Кто принял все от Бога, потому что это было постоянным напоминанием о том, что они сами получили все от Бога. Поэтому они старались скрыть тот факт, что Христос является Единородным Сыном Божьим.

«Они превознеслись и забыли, что их красота и характер были даны им Господом Иисусом. Падшие ангелы пренебрегли тем фактом, <u>что Христос является Единородным Сыном Божьим</u> и пришли к выводу, что им не нужно советоваться со Христом» («Этот день с Богом», 128.2).

В этом отступлении эти ангелы восприняли ложную философию относительно их значимости, присущей им от природы, и более не доверяли Богу и Его Сыну. Отвергая смиренный и благодарный Дух Христов, как Того, Кто принимает и является подателем жизни от Отца, сатана превознёс свою собственную мудрость превыше Божьей и поэтому посчитал, что он достоин поклонения равного Богу. Благодарность была заменена провозглашением собственных прав. Христос во время своей жизни здесь на земле упомянул эту грустную историю.

«Он, Христос, помнил упрямство и ярость сатаны, который вместе с другими ангелами на Небе заявили, что приговор для него не справедлив, заявляя, что со стороны Бога нет самоотречения и что он, сатана, сражаясь за свои принципы, лишь повторял за Богом. Если Бог

действует по Своему плану, то почему же этого не сделать и другим ангелам, сотворённым по Его образу? Этим аргументом он обманул многих святых ангелов» (СЦ т.3, 77).

Сатана игнорировал Христа и Его роль, как Заместителя между Богом и ангелами. Сатана стремился имитировать Бога и Бог следовал Своему совершенному плану. Бог представил Христа, как пример их покорности, но сатана пренебрёг покорностью Христа и хотел быть, как Бог. И когда его разрушительный план был отвергнут, то благодарность и хвала уступили в его сердце место жалобам и горьким упрёкам.

«Высокая честь, оказанная Люциферу Богом, не была оценена и принята, как особый дар и поэтому не нашла выражение в благодарности Творцу. Он возгордился и превознёсся и дерзнул стать равным Богу» («Патриархи и пророки» с.37).

Сатана повлиял на восприятие ангелами реальности. Если они могли иметь славу в самих себе, то логичен вывод, что Бог эгоистичен в Своих ожиданиях и требованиях прославить Себя. Сатана преуспел, обманув их и извратив характер Бога и Его намерения относительно их. То, что Бог возвысил Христа было унизительным для них. Верные помочь им vбеждая. что Божье ангелы пытались относительно Его Сына не уменьшало их значимости и ценности, что это мудрое решение Божье было необходимо для всей Вселенной, о чем свидетельствовало их прежнее совершенное счастье. Но затем сатана предложил следующее заблуждение относительно Божьего правления.

«Многие ангелы, бывшие на стороне сатаны, хотели прислушаться к совету верных ангелов, покаяться в своем недовольстве и снова быть принятыми в общение Отца и Сына. Великий обманщик объявил тогда, что он знаком с законом Божьим, что он сам и они зашли слишком далеко и что он готов встретиться лицом к лицу со всеми последствиями; что он никогда не подчиниться Сыну Божьему, он также заявил, что Бог не простит и что теперь они должны отстаивать свою свободу и добиться силой того положения, которого их лишали» (СЦ 1 т., 20.2).

Теперь сатана интерпретировал Божий закон так, что согласно ему они должны будут уничтожены. Когда он объявил, что он знает закон Божий и что Бог не простит их, он истолковал характер Бога неверно.

«Сатана восстал против закона Божьего, потому что хотел возвысить себя и не желал подчиниться власти Сына Божьего, который был поставлен Великим Небесным Правителем. Он заявил, что ангелам не нужен закон, что они должны следовать своей собственной воле, которая всегда будет указывать им верное направление. Не так, как у Бога, Который установил законы и превознёс их. Счастье ангелов зависело от совершенного послушания закону» (СЦ 1 т., 22).

Отвергнув власть Единородного Сына Божьего, Который получил всё от Отца, сатана отверг принцип ценности всякого творения в Сыне и начал искать ценность в самом себе; в том, что качеств, которыми он обладает достаточно. И поэтому Писание говорит: «Твоё сердце возгордилось от красоты твоей». Следующим его шагом таким образом стал выбор поверить в то, что закон Божий не приносит счастье, но что Бог принуждает следовать закону по Своему своеволию. Но нам сказано, что закон — это отражение Божьего характера и что закон не принуждает, но является частью жизни во Вселенной — как гравитация, без которой вся Вселенная разрушилась бы.

«Бог требует совершенства от Своих детей, Его закон – это отражение Его собственного характера и стандарт для любого характера» (НУХ 315.1).

«Закон любви является основанием правления Божьего, счастьем всех разумных существ зависит от их совершенного согласия с Его великими принципами праведности» («Патриархи и пророки», 34.3).

«Сын Божий представил перед ними величие, благость и справедливость Творца и Его святой неизменный закон. Бог Сам установил небесный порядок и что, не следуя ему, Люцифер обесславит Своего Творца и навлечёт на себя погибель» («Патриархи и пророки, 35.3).

Поэтому Люцифер представил ангелам закон Божий ограничивающим и навязанным и таким образом представил характер Бога жестоким и авторитарным. И когда некоторые из ангелов хотели вернуться, он сказал, что они зашли слишком далеко и что Бог не простит и таким образом он прибавил к своей лжи ещё одну ложь о том, что Бог непрощающий. Закон любви, данный для того, чтобы обеспечивать счастье во Вселенной, был извращён и неверно представлен, как авторитарный и используемый для принуждения.

«В начале Великой Борьбы сатана провозгласил, что закону Божьему нельзя повиноваться, что справедливость не согласуется с милостью и что при нарушении закона грешника нельзя простить. За каждый грех нужно нести наказание, утверждал сатана и если Бог отменит наказание за грех, то Он не может быть Богом истины и справедливости» (ЖВ 761.4).

«Сила обвинителя привела его (сатану) к установлению идеи о том, что справедливость несовместима с милостью. Он утверждает, что имеет право говорить от имени Бога и в Его силе, заявляя, что его решения справедливы, чисты и без изъянов. Таким образом он занимает позицию судьи и провозглашает, что его суждения безошибочны. Здесь появляется его идея о справедливости, несовместимой с милостью, что само по себе чуждо Богу» («Христос торжествующий», 11.4).

Это слово «чуждое» в словаре Вебстера имеет значение «ненавидеть очень, относиться с презрением, испытывать отвращение».

Это и есть первоначальное отступление. Оно появилось через отвержения наследия, данного Богом каждому сотворённому существу через Христа. Это отвержение преемственности привело ко лжи об источнике в самом себе.

Ложь об источнике жизни в самом себе представила Бога своевольным; сатана представил закон Божий, как средство ограничения и манипуляции ангелами по Своему своеволию. Это в свою очередь послужило появлением идеи о справедливости, несогласующейся с милостью, потому что сатана представил идею о том, что каждое существо имеет мудрость в самом себе, что им не

нужен закон. Истолкование закона таким образом, который требует послушания в таком контексте значит, что милость невозможна, потому что все ангелы имеют достаточно мудрости, чтобы избежать любого нарушения закона, требующего прощения. Сатана льстил гордости ангелов и неверно истолковал характер Бога и ангелы, поверившие этой лжи, не имели другого выбора, как отстаивать свободу любой ценой и добиваться силой положения и власти, которые они желали получить.

Сатана говорил, что если Бог простит ангелов, тогда Его справедливость будет неистинной, поэтому прощение и милость невозможны.

Хотя он знал Бога больше, чем любое другое сотворённое существо, сатана представил Его жестоким и непрощающим. Идеи сатаны чужды нашему Небесному Отцу, так как это разлучает Бога с Его детьми. И цена этого – потеря вечной жизни.

#### В начале с сатаной была почти половина всего ангельского воинства:

«Сатана с удовольствием указал на тех, кто ему сочувствовал, и это была почти половина всех ангелов, и воскликнул: «Они со мною! Ты их тоже выгонишь и лишишь их чести и славы Небесной?» (СЦ 1 т., 22.2).

Около 16% ангелов, которые первоначально последовали за Люцифером, вернулись к Богу. В Откровение 12:4,9 нам говорится:

«Хвост его увлёк с неба <u>третью часть звёзд</u> и поверг их на землю. Дракон сей стал перед женою, которой надлежало родить, дабы, когда она родит, пожрать её младенца... И низвержен был великий дракон, древний змий, называемый дьяволом и сатаною, обольщающий всю Вселенную, низвержен на землю и ангелы его с ним» (Откр.12:4,9).

«Когда сатана проявил недовольство на Небе, он не изложил его перед Богом и Христом, но посеял его среди ангелов, которые доверяли ему и верили, что он правильно представляет Бога и что Бог проявил к Нему несправедливость, предпочтя ему Христа.

Результатом этого неверного истолкования было то, что из-за сочувствия сатане <u>1/3 ангелов</u> согрешила и потеряла своё положение и их дом, полный счастья» (Свидетельства для церкви 5 т., 291.1).

Сатана лгал им о том, что Бог не простит их, но около 16 % ангелов были приняты обратно Богом и Христом без принесения жертвы и пролития крови. Сатанинская ложная идея справедливости является тем, что неверно истолковывает Божий закон, заявляя, что, если Божий нарушен, Бог не может простить. Эта идея даёт основание ложному принципу о том, что без пролития крови нет прощения.

«И почти все по закону очищается кровью. Без пролития крови, нет прощения грехов» (Евреям 9:22).

Цепочка логических размышлений ведёт к вере в то, что кто-то должен умереть для восстановления прежнего порядка. В вышеупомянутом тексте кажется, что Сам Бог и Его закон требуют крови. Но Писание раскрывает нам то, откуда появилась эта идея.

«А я умер; и таким образом заповедь, данная для жизни, послужила мне к смерти, потому что грех, взяв повод от заповеди, обольстил меня и умертвил меня ею. Посему закон свят, и заповедь свята и праведна и добра. Итак, неужели доброе сделалось мне смертоносным? Никак; но грех, оказывающийся грехом потому что посредством доброго причиняет мне смерть, так что грех становится крайне грешен посредством заповеди» (Римлянам 7:10-13).

Бог есть жизнь и свет. Нет тьмы ни в Нём, ни в Его Сыне. Заповеди Божьи – это фонтан жизни для тех, кто смотрит глазами Христа.

«Учение мудрого – источник жизни, удаляющий от сетей смерти» (Притчи 13:14).

«О том, что было от начала, что мы слышали, что видели своими очами, что рассматривали и что осязали руки наши, о Слове жизни. Ибо жизнь явилась и мы видели и слышали и свидетельствуем вам, чтобы и вы имели общение с нами — с Отцом и Сыном Его, Иисусом Христом» (1 Ин.1: 1-2).

Сатана обманул падших ангелов, заставив их поверить в то, что Бог имел в виду, что Он убьёт их. Это грех приносит смерть, не Бог. Вера в то, что Бог не прощает, соединённая с ложью, что они не умрут, привело их к выводу, что Бог Сам является палачом, требующим выкупа и умилостивления через пролитие крови.

В этих идеях прослеживается первоначальная цель сатаны по убийству Сына Божьего, так как сатана был убийца от начала.

«Ваш отец — дьявол, и вы хотите исполнять похоти отца вашего. Он был человекоубийца от начала и не устоял в истине, ибо нет в нём истины. Когда говорит он ложь, говорит своё, ибо он лжец и отец лжи» (Ин.8:44).

#### Следующие события отображают первое отступление:

- 1. Отвержение Единородного Сына Божьего, который наследовал всё.
- 2. Что привело к отвержению жизни, как дара.
- 3. Что привело к теории о присущем бессмертии.
- 4. Что привело к теории, что ангелам не нужны законы, которые бы управляли ими.
- 5. Что представило закон Божий авторитарным.
- 6. Что привело сатану к утверждению, что милость не согласуется со справедливостью, потому что существа с присущей им от природы мудростью не нуждаются в милости у них есть достаточно мудрости, чтобы направлять их.
- 7. Что представило Бога лишённым таких качеств, как справедливость и прощение.
- 8. Что привело сатану к утверждению, что Бог не простит.
- 9. Что привело сатану к следующему заявлению о том, что каждый грех должен быть наказан.
- 10. Что привело к появлению идеи о том, что справедливость требует смерти.
- 11. Что значило, что Божье правление основано на силе, а не на любви.

12. Что открыло дверь принципу выкупа или заместительной жертвы.

Сатана теперь хотел привести человеческую расу ко лжи и убедить их, что Бог не прощает и является жестоким палачом, гнев которого можно удовлетворить только через пролитие крови.

# 2. Приведение в жизнь плана по отступлению человека

В 12 шагах, которые мы представили в прошлой главе, мы узнали, на каком основании сатана установил свой трон для того, чтобы утвердить свою собственную идею о справедливости.

«Станет ли близ Тебя седалище губителей, умышляющих насилие вопреки закону» (Пс.93:20).

Через свою ложную систему справедливости сатана осуществлял свою долго лелеемую цель — поставить престол свой выше звёзд Божьих. Библия говорит нам, «что было, то и теперь есть, и что будет, то уже было..» (Еккл.3:15), поэтому история человечества и его падения, наряду с отображением событий последних дней, является всего лишь отображением принципов, которые происходили в начале Великой Борьбы.

«Была война на Небе и сатана и его последователи были изгнаны. Изгнанный с Неба сатана вознамерился основать царство на земле и переманить человечество на свою сторону» (Христос торжествующий», 200.2).

В истории падения человечества мы видим проявление тех же принципов и теперь мы наблюдаем дальнейшее их развитие в том, как человек ощущает ценность в самом себе.

«Змей был хитрее всех зверей полевых, которых создал Бог. И сказал змей жене: подлинно ли сказал Бог: не ешьте ни от какого дерева в раю? И сказала жена змею: плоды с дерев мы можем есть, только плодов дерева, которое среди рая, сказал Бог, не ешьте их и не прикасайтесь к ним, чтобы вам не умереть. И сказал змей жене: нет, не умрёте, но знает Бог, что в день, в который вы вкусите их, откроются глаза ваши, и вы будете, как боги, знающие добро и зло» (Бытие 3:1-6).

Сначала он говорит Еве, что Бог скрывает правду, потому что Он имеет Свои мотивы. Он утверждает, что они не умрут, если съедят плод, хотя Бог ясно сказал, что они умрут. Этим он внедряет идею о независимом, присущем от природы источнике жизни — что жизнь Евы не зависит от послушания Богу, как источника её жизни.

Сказав Еве, что дерево даёт ей мудрость, сатана представил человечеству через Еву новую систему ценностей. Когда сатана отверг своё сыновство у Бога через отвержение Сына Божьего, он должен был найти новый способ ощутить свою ценность. Это было достигнуто через веру в мудрость присущую от природы и через возрастание в своей собственной мудрости, например, через вкушение от плода. Такого рода идеями сатана представил Бога, как того, кто ревностно охраняет дерево познания добра и зла, потому что не хочет делиться с ними своими сокровищами. Говорится, что Ева стала смотреть на дерево познания добра и зла так, как сатана описал ей его — «желанный плод, дарующий мудрость», что значит, не смотря на то, что она знала, что Бог благ, она восприняла философию этого мира о том, что Бог — жестокий и властный тиран.

Когда Адам и Ева вкусили от дерева, они восприняли принципы сатанинского царства, где ценность определяется силой и достижениями. Их характеры были изменены в сатанинский образ. Теперь Адам и Ева восприняли ложные идеи сатаны о присущей от природы источнике жизни, о тираническом характере Бога и своевластном законе и таким образом их естественным желанием

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См. Книгу *Идентификационные войны* на сайте fatheroflove-russia.com для получения более подробной информации.

стало спрятаться от их Небесного Отца. Если же они не умрут, как змей сказал им, тогда Бог придёт для того, чтобы привести в исполнение Свой смертный приговор над ними.

«И услышали голос Господа Бога, ходящего в раю во время прохлады дня; и скрылся Адам и жена его от лица Господа Бога между деревьями рая. И воззвал Господь к Адаму и сказал: где ты?» (Бытие 3:8-9).

«Ева поверила словам сатаны и вера в ложь относительно характера Бога её состояние и характер и характер её мужа» (Ревью энд Геральд, 5 янв., 1886 г, 8 пар.).

Их характеры теперь изменились из-за этой лжи и они теперь смотрели на Бога через эти ложные истины. Они представляли Его тем, кем Он не является. Как теперь Бог мог говорить с ними после всей этой лжи, которая изменила их состояние и характер? Это более не были дети Божьи, которых Он раньше знал, их характеры были полностью изменены. Всё, что Бог говорил им, теперь было истолковано в неверном свете. Бог задавал им вопросы, которые обращали их внимание на их вину, но это не привело их к покаянию и признанию, но только к отговоркам и перекладыванию вины на Бога.

«Адам сказал: жена, которую Ты мне дал, она дала мне от дерева и я ел. И сказал Господь жене: что это ты сделала? Жена сказала: змей обольстил меня и я ела» (Бытие 3:12-13).

В словах Адама мы видим принцип перекладывания личной вины на кого-то другого, чтобы оправдать самого себя. Со своим новым пониманием справедливости Адам вынес приговор Сыну Божьему. Здесь мы наблюдаем начало отступления человечества, ведущей к мерзости запустения в попытке удовлетворить требования ложной справедливости через перекладывания вины на другого, чтобы самому оправдаться.

Бог затем обратился к змею и сказал следующее: «И сказал Господь Бог змею: за то, что ты сделал это, проклят ты перед всеми скотами и перед всеми зверями полевыми; ты будешь ходить на чреве твоём, и будешь есть прах во все дни жизни твоей. И вражду положу между

тобою и между женою, и между семенем твоим и семенем её; оно будет поражать тебя в голову, а ты будешь жалить его в пяту» (Бытие 3:14-15).

В словах «будешь ходить на чреве твоём и будешь есть прах во все дни жизни твоей» сатана мог увидеть падение земного самовольного царства. Но вражда между ним и женой будет сверхъестественным элементом, который Бог поместил в человека, чтобы дать ему шанс выбрать между двумя царствами, так как в их настоящем положении они полностью восприняли дух своего нового господина и стали рабами греху. Этот новый элемент — власть Сына Божьего, которая была дана им тогда и возможность узнать Бога и изменить их судьбу, как последователей сатаны. Но эта сила могла быть дана только через крестные страдания Христа.

«И поклонятся ему все живущие на земле, которых имена не записаны в книге жизни у **Агнца, закланного от создания мира**» (Откровение 13:8).

«И отпадших опять обновлять покаянием, когда они снова распинают в себе Сына Божьего и ругаются Ему» (Евреям 6:6).

Адам и Ева не осознавали, что своим непослушанием они уже сокрушили и угасили Духа Сына Божьего, который обитал в них. Причина, по которой они продолжали жить, это не обладание жизнью в самих себе, как утверждал сатана, но то, что Христос продолжал давать им жизнь, давая им время и возможность покаяться, узнав истинный характер любящего Бога.

Чтобы дать Адаму и Еве жизненную силу Христу пришлось вынести всю их эгоистичность и это пронзало Его сердце каждый раз, когда они грешили. Но в отличие от сатаны для них ещё была надежда, потому что они не знали Бога, так, как Люцифер. Бог показал Свою благость через Своё общение с человеком на протяжении человеческой истории, чтобы люди в конце концов могли увидеть богатство благости, кротости долготерпения Божия и чтобы могли покаяться.

«Или пренебрегаешь богатством благости, кротости и долготерпения Божия, не разумея, что благость Божия ведёт тебя к покаянию» (Римлянам 2:4).

«Даже будучи грешником человек был в другом положении в отличие от сатаны. Люцифер согрешил будучи на небесах и находясь в сиянии Божьей славы. Ему, как никакому другому сотворённому существу было дано откровение о Божьей любви. Понимая характер Бога, зная Его благость, сатана выбрал следовать своей собственной, независимой воле. Этот выбор был окончательным. Бог более не мог ничего сделать для его спасения. Но человек был обманут, его ум был затуманен сатанинскими идеями. Человек не знал высоту и глубину любви Божьей. Для него ещё была надежда познать Божью любовь. Взирая на Его характер, он мог быть привлечён обратно к Богу» (Желание Веков 761.5).

Теперь, когда Адам и Ева вкусили плод, они полностью восприняли ложную идею сатаны о справедливости, согласно которой они должны были быть наказаны. В отличие от ангелов, которые вернулись к Отцу и Сыну, они более не могли верить в то, что Бог простит их без пролития крови. Даже до того, как Адам поддался уговору Евы отведать плод, он уже подвергся влиянию ложной идеи о справедливости.

«Выражение грусти появилось на лице Адама. Он был удивлён и встревожен. На слова Евы он ответил, что это должно быть враг, от которого их предостерегал Бог, и, что согласно божественному установлению, она должна умереть». (Патриархи и пророки, 56.1).

Этим словами Адам показал, что теперь он видел характер Божий искажённым через ложную идею о справедливости. Даже до того, как съесть фрукт, Адам, казалось, начал полагать, что Ева умрёт не от естественного последствия греха (так как сатана внушил им, что ни не умрут вовсе, Бытие3:4), но от смертного приговора, приведённого в исполнение Богом. Если у Адама была эта мысль во время искушения. То насколько глубокой и неизбежной она стала после того, как он съел плод. «Она должна умереть», - думал Адам и поэтому не признался в грехе и не попросил прощения. Он не верил, что Бог

может отменить смертный приговор. Это было заложено в ум Адама; идея о том, что «возмездие за грех – смерть» (Римлянам 6:23), что Бог Сам приводит в исполнение наказание за грех.

Чтобы показать человеку, что он сделал, Бог показал Адаму распятие Своего Сына видимо, чтобы показать, что происходит невидимо через установление системы жертвоприношения.

«И **сделал** Бог Адаму и жене его **одежды кожаные** и одел их» (Бытие 3:21).

Нам не говорится в Писании, как были получены эти одежды из шкур и кто пролил кровь этих животных, но Дух Пророческий раскрывает, чья рука была занесена для того, чтобы отнять жизнь у первого жертвенного животного.

«Для Адама принесение первой жертвы было болезненным. **Его рука должна была подняться, чтобы отнять жизнь, которую только Бог мог дать.** Это был первый раз, когда он видел смерть и он знал, будь он послушен Богу, не было бы смерти человека или животного» (Патриархи и пророки, 68).

Система жертвоприношения обнаруживала грех, чтобы благодать могла преизобиловать (Римлянам 5:20). Это обнаруживало человеку его собственную идею о справедливости и показывало ему его лицо, чтобы он мог поверить в прощение Божье. Факт того, что Адам хотел обвинить Еву, когда его спросили о том, что он сделал и также вера в то, что она должна умереть, показывает, что Адам хотел пожертвовать своей женой, чтобы избежать смерти самому.

Поэтому принцип жертвоприношения через пролитие крови пришёл от сатаны, во что теперь верил и Адам. Этот принцип не пришёл от Бога. Не смотря на это, Бог установил систему жертвоприношения, чтобы открыть Адаму то, что у него в сердце и дать ему возможность покаяться и поверить в истину относительно Бога и Его спасения. Через установление системы жертвоприношения Бог мог достичь Адама там, где он пал, обращаясь к нему на его собственном языке, когда он более не мог верить в Божью милость:

«Система жертвоприношения была установлена Богом, как постоянное напоминание человеку и чтобы дать покаяние во грехе и утвердиться в вере в обещанного Искупителя. Это было предназначено для того, чтобы запечатлеть в умах людей истину о том, что это грех влечёт за собой смерть» (Патриархи и пророки, 68.1).

«Когда Адам уступил искушению врага и потерял своё высокое звание, сатана и его ангелы ликовали. Но от трона Божьего донёсся голос, произносящий слова большой важности: «Жертв и приношений ты не восхотел, но отверз мне уши; жертв и всесожжений за грех ты не требовал. Потом сказал: Вот, Я иду, в книге записано о Мне, Я люблю исполнять Твою волю, О, мой Бог, и закон Твой у меня в сердце» (Ревью энд Геральд, 3 сент., 1901 г.).

Наш Отец никогда не хотел жертв и приношений, чтобы простить, но это была истина, которую Адам и Ева восприняли от сатаны, которую потом переняли его последователи и это поместило их в положение, когда они более не могли поверить в то, что Бог может проявить милость без пролития крови. Поэтому следующие слова Бога и Его Сына Адаму звучат больше, как отображение их собственного понимания Бога, чем то, кем Он на самом деле является:

«И сказал Господь Бог: вот Адам стал, как один из Нас, зная добро и зло; и теперь как бы не простёр он руки своей, и не взял также от дерева жизни, и не вкусил, и не стал жить вечно. И выслал Его Господь Бог из сада Эдемского, чтобы возделывать землю, из которой он был взят» (Бытие 3:22-23).

Господь никогда не знал зла, как Адам. Слова «знать» имеет несколько значений относительно познания чего-либо, но факт состоит в том, что Бог говорит, что Адам стал, как один из Них, зная добро и зло, что является отражением того, как думал Адам, потому что Бог не знал зла так, как Адам. Он обращался к Адаму согласно тому ложному мышлению, которое было у Адама относительно Бога. Здесь мы подходим к ключевому моменту. С этих пор Бог и Христос старались привлечь Адама обратно к Себе, давая увидеть ему и всем его потомкам, что в их разуме. Чтобы дать греху царствовать и дать

возможность милости преизбыточествовать. Невозможно убедить того, кто враждебен по отношению к тебе, что он не прав. Плотской ум враждует с Богом (Римлянам 8:7) и не доверяет и не верит тому, что говорит Бог. Поэтому остаётся лишь путь, чтобы показать человечеству реальность ситуации, чтобы они могли покаяться и обрести спасение:

«Ибо когда мир своею мудростью не познал Бога в премудрости Божьей, то благоугодно было Богу юродством проповеди спасти верующих» (1 Коринфянам 1:21).

«Или пренебрегаешь богатством благости, кротости и долготерпения Божия, не разумея, что благость Божия ведёт тебя к покаянию» (Римлянам 2:4).

Может показаться бессмысленным обращаться к человеку на его уровне понимания, если это понимание неверно, но это метод, с помощью которого Бог раскрывает людям то, что у них в сердцах. Когда люди постигают любовь Бога через дар Его Сына, они осознают свою неправоту и прежнее неверное понимание Божьего характера. Многие начинают понимать, что они больны, греховны и тогда они каются и могут быть спасены.

### 3. Отступление, проявившееся в Израиле.

Из-за того, что согрешивший человек не верил, что Бог может простить его без большой жертвы, соответствующей святости закона, Бог отобразил распятие и смерть Своего Сына в жертвоприношениях животных, чтобы привести человека к покаянию и дать ему веру и надежду на то, что он может быть прощён за свой грех. Мы видим, что этот процесс привёл Авеля к принятию Христовой праведности:

«Верою Авель принёс Богу жертву лучшую, нежели Каин; ею он получил свидетельство, что он праведен, как засвидетельствовал Бог о дарах его; он и по смерти говорит ещё».

Верою Авель видел, благодаря обряду жертвоприношения животных, как его грехи распяли Сына Божьего. Каин же избрал воспринимать жертвы, как что-то требуемое и ожидаемое Богом для Его умилостивления. Каин затем восстал против своего ложного понимания Бога, предложив свой собственный дар (Бытие 4:3).

Поэтому он стал основателем языческой философии искупления — умилостивления богов через принесение даров. Немного времени спустя люди переняли этот принцип принесения животных в жертву, и даже человеческие жертвы, что было чуждо нашему Небесному Отцу, так как это абсолютно скрывает от человечества Его милость. В сердце Каина был взлелеян дух того, кто желал только приносить плоды своих собственных рук, чтобы спрятаться от обнаруживающей грех картины креста, через убиваемого агнца. Так как Каин судил о Боге, как о том, чей гнев нужно умилостивлять через жертвы, так он и считал, что убийство Авеля удовлетворит Его гнев. Каин воспринял сатанинскую идею о справедливости и она нашла выражение в убийстве его брата:

«Не так, как Каин, который был от лукавого и убил брата своего. А за что убил его? За то, что дела его были злы, а дела брата его праведны» (1 Ин.3:12).

Во время Авраама, родоначальника Израиля, жестокость языческих обычаев достигла совей кульминации:

«Но для последователя Иеговы тёмная тень наполняла холмистые леса и плодородные долины. «Хананеи жили тогда в той земле». Авраам достиг цели, найдя страну, занятую враждебной расой и полную идолопоклонства. В рощах были установлены алтари ложным богам и человеческие жертвы приносились на близлежащих высотах. В то время, как он, устанавливая свой шатёр, уповал на божественные обещания, скорбные предчувствия не оставляли его. Затем явился Господь и сказал: твоему семени я дам эту землю» (Патриархи и пророки 127.2).

Уча Авраама доверять Его обетованиям относительно семени и наследования земли, Бог постепенно вывел его из сатанинской системы ложной справедливости, проявляющейся в жестоких жертвоприношениях языческих народов. Хотя немало времени ушло у Авраама, чтобы освободиться от этой ложной системы умилостивления:

«И вывел его вон и сказал: посмотри на небо и сосчитай звезды, если ты можешь счесть их. И сказал ему: столько будет у тебя потомков. Аврам поверил Господу, и Он вменил ему это в праведность. И сказал ему: Я Господь, Который вывел тебя из Ура Халдейского, чтобы дать тебе землю сию во владение. Он сказал: Владыка Господи! по чему мне узнать, что я буду владеть ею?» (Быт.15:5-8).

Аврам имел некоторые трудности с «осуществлением ожидаемого и уверенностью в невидимом» (Евреям 11:1).

«Патриарх продолжал просить некоторого видимого подтверждения своей веры и свидетельства для будущих поколений, что Божьи милостивые планы относительно него будут достигнуты. Бог снизошёл к нему в Своей милости и вступил со своим слугой в завет согласно законам того времени, существующим относительно заключенного торжественного договора. По божественному указанию Аврам принёс в жертву трёхлетнюю телицу, трёхлетнего овна, трёхлетнюю козу, разделив тела и разложив части на небольшом расстоянии друг от друга. Когда это было сделано, он прошёл между частями, **давая торжественное обещание Богу быть послушным**» (Патриархи пророки 137.1).

Упоминается, что Аврам просил видимого знака, что Бог выполнит Своё обещание и в контексте этого Бог снизошёл до того, что заключил с ним завет согласно той ложной идеи о справедливости, существовавшей в то время. Чтобы стать основателем веры Аврам следовал по пути, по которому затем пройдёт и его народ — от ветхозаветного мышления к новозаветнему:

«Ибо написано: Авраам имел двух сынов, одного от рабы, а другого от свободной. Но который от рабы, тот рожден по плоти; а который от свободной, тот по обетованию. В этом есть иносказание. Это два завета: один от горы Синайской, рождающий в рабство, который есть Агарь, ибо Агарь означает гору Синай в Аравии и соответствует нынешнему Иерусалиму, потому что он с детьми своими в рабстве; а вышний Иерусалим свободен: он - матерь всем нам» (Гал.4:22-26).

Чтобы привести Аврама к новому завету полностью, Господь должен был дать Авраму увидеть, что его мышление основано на ложной системе справедливости:

«Бог призвал Аврам стать примером всех верующих и его жизнь должна была стать примером веры для последующих поколений. Но его вера не была совершенной. Он проявил недоверие Богу в сокрытии факта о том, что Сара является его женой и также через его женитьбу на Агари. Чтобы он мог достичь высочайшего стандарта, Бог подверг его ещё одному испытанию, которому когда-либо подвергался человек. В видении однажды ночью он получил указание отправиться в землю Мориа и там принести во всесожжение его сына указанной горе» (Патриархи и пророки, 147.2).

Пока Аврам не доверял Богу полностью исполнение Его обещаний, он был лишь служителем закона, не исполнителем:

«Ибо, кто слушает слово и не исполняет его, тот подобен человеку, рассматривающему природные черты лица своего в зеркале» (Иакова 1:23).

Прежде чем увидеть в законе Божьем славу или характер Бога, Авраму должно было открыться его собственное понимание закона. Он должен был встретиться лицом к лицу со своим неверием и научиться полностью полагаться на руку Божью, ведущую его к новому завету.

«Мы же все открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа» (2Кор. 3:18).

«Авраам, отец ваш, рад был увидеть день Мой; и увидел и возрадовался» (Иоан. 8:56).

Взирая на закланного агнца, как на символ обетованного искупителя, Аврам понимал милость Бога к нему с его представлением о справедливости. Вся история Аврама, приносящего в жертву своего сына, является отражением его собственного восприятия Бога и того, что Он делает, чтобы удовлетворить справедливость. Жертвоприношение детей не было в планах Божьих, но это было тем, во что верил Аврам согласно культуре, по обычаям которой он жил.

«И устроили высоты Ваалу, чтобы сожигать сыновей своих огнем во всесожжение Ваалу, чего Я не повелевал и не говорил, и что на мысль не приходило Мне» (Иер.19:5, см.также Иеремия 7:31, 32:35).

В этом процессе веры в смерть Аврам выбирает верить в Божье Слово и его вера в Бога запечатлевается в новом завете, даже через формирования её через призму его собственного искажённого понимания.

Жизнь Аврама и его путешествие в обетованную землю иллюстрирует путешествие Израиля в Ханаан. Когда Бог вывел потомков Аврама из Египта, Он пригласил их вступить в новый завет с Ним. Они должны были только верить. Их страдания заставляли их видеть Бога таким, каким Его представлял сатана.

«Итак скажи сынам Израилевым: Я Господь, и выведу вас из-под ига Египтян, и избавлю вас от рабства их, и спасу вас мышцею простертою и судами великими; и приму вас Себе в народ и буду вам Богом, и вы

узнаете, что Я Господь, Бог ваш, изведший вас из-под ига Египетского; и введу вас в ту землю, о которой Я, подняв руку Мою, [клялся] дать ее Аврааму, Исааку и Иакову, и дам вам ее в наследие. Я Господь. Моисей пересказал это сынам Израилевым; но они не послушали Моисея по малодушию и тяжести работ» (Исх.6:6-9).

Поэтому когда Бог встретил Израиль у горы Синай, Он сделал это так, как они думали о Нём, потому что это был единственный путь, чтобы привести их к новому завету. Они отвергли новый завет, поэтому должны были сначала пройти через ветхий.

«Гора же Синай вся дымилась от того, что Господь сошёл на неё в огне; и восходил от неё дым, как дым из печи, и вся гора сильно колебалась» (Исход 19:18).

«И сказал Господь Моисею: сойди и подтверди народу, чтобы он не порывался к Господу видеть Его, и чтобы не пали многие из него» (Исх.19:21).

«И Господь сказал ему: пойди, сойди, потом взойди ты и с тобою Аарон; а священники и народ да не порываются восходить к Господу, чтобы не поразил их» (Исх.19:21).

И таким, каким люди представляли Бога, таким Он и открылся им. Если бы Он пришёл другим образом, они не поверили бы в то, что это Бог. Бог отобразил людям то, что они думали о Нём.

«Весь народ видел громы и пламя, и звук трубный, и гору дымящуюся; и увидев [то], народ отступил и стал вдали. И сказали Моисею: говори ты с нами, и мы будем слушать, но чтобы не говорил с нами Бог, дабы нам не умереть. И сказал Моисей народу: не бойтесь; Бог пришел, чтобы испытать вас и чтобы страх Его был пред лицем вашим, дабы вы не грешили. И стоял народ вдали, а Моисей вступил во мрак, где Бог» (Исх.20:18-21).

Так как Моисей обладал большим познанием Бога, он пытался успокоить людей, хоть даже и он испытывал страх в присутствии Божьем.

«Ибо они не могли стерпеть того, что заповедуемо было: если и зверь прикоснется к горе, будет побит камнями (или поражен стрелою); и столь ужасно было это видение, [что и] Моисей сказал: "я в страхе и трепете» (Евр.12:20-21).

Страх возникает от того, что существует определённая атмосфера вокруг каждой личности и это также реально, как воздух, которым мы дышим.

«Влияние мыслей и действий каждого человека окружает его, как невидимая атмосфера, что неосознанно влияет на окружающих людей. Атмосфера часто отравляется вредоносным дыханием и, когда её вдыхают, моральное разложение становится неизбежным» (Свидетельства для церкви, том 5, 111.1).

Атмосфера вокруг Бога прекрасна, но это так чуждо человечеству, что это приводит плотского человека в абсолютный страх, когда он соприкасается с такой атмосферой. По природе мы не находимся в гармонии с Богом и Его присутствие кажется приносит нам гибель и разрушение.

Свет Его чудного присутствия, нисходящий на гору, был для них огнём поядающим.

«И слава Господня осенила гору Синай; и покрывало её облако шесть дней, а в седьмой день Господь воззвал к Моисею из среды облака. Вид же славы Господней на вершине горы был перед глазами сынов Израилевых, как огонь поядающий» (Исх.24:16,17).

Бог и Его Сын среди всех этих событий приглашали Израиль стать представителями Его характера и Его царства во свидетельство всем народам.

«Отделяй Господу всё, разверзающее ложесна; и всё первородное из скота, какой у тебя будет, мужеского пола – Господу» (Исх.13:12).

Это произошло бы, если бы они верили, что Бог может сделать их таковыми, вписав закон Свой в их сердца. Тем не менее они выбрали умилостивлять Бога, обещая соблюдать Его заповеди (как Аврам сделал в случае с Агарью) своей силой. Демонстрируя таким образом,

что они всё ещё являются рабами идеи о том, что человек обладает источником жизни и силой к повиновению сам в себе.

«И весь народ отвечал единогласно, говоря: всё, что Господь сказал, исполним. И донёс Моисей слова народа Господу» (Исх.19:8).

С тех пор Бог мог сотрудничать с людьми, только издавая приказы и повеления. Они отказались принять свет из-за неверия, так как сатана овладел их vмами И внедрил СВОИ собственные идеи справедливости. Бог мог только продолжать отображать им их греховное мышление, утверждая и расширяя служение жертвоприношения, чтобы закон мог привести их ко Христу.

«Итак закон был для нас детоводителем ко Христу, дабы нам оправдаться верою» (Галатам 3:24).

Бог дал им видимый знак — Своё Святилище, где священник помогал их слабой вере увидеть небесное святилище и Сына Божьего, Который служит им.

«Если бы человек соблюдал закон Божий таким, каким он был дан Адаму после падения, хранимый Ноем и соблюдаемый Авраамом, не было бы необходимости давать служение обрезания. И если бы потомки Авраама были верны завету, знаком которого было обрезание, они никогда не впали бы в идолопоклонство. И им не нужно было бы страдать от египетского рабства; закон был бы у них в мыслях и не нужно было бы провозглашать закон с Синая и вытёсывать его на камне. И соблюдай они 10 заповедей, они не нуждались бы в дополнительных указаниях через Моисея» (Патриархи и пророки, 364.2).

«Но люди медленно усваивали урок. Привыкнув во время их пребывания в Египте, иметь видимое изображение божества, им было трудно познать существование Невидимого и Его характер. В Своей милости Бог дал им символ Своего присутствия. «И устроят Мне святилище и буду обитать посреди них» (Исход 25:8), «Образование», 35.1.

История Израиля тем не менее показывает, что они выбрали использовать проявленную к ним милость Божью, как собственные

заслуги перед Богом и свою собственную значимость. Через свои дела они надеялись умилостивить Бога и приобрести Его расположение (Римлянам 9:31,32). Но через Иеремию Бог скзал им следующее:

«Так говорит Господь Саваоф, Бог Израилев: всесожжения ваши прилагайте к жертвам вашим и ешьте мясо; ибо отцам вашим Я не говорил и не давал им заповеди в тот день, в который Я вывел их из земли Египетской, о всесожжении и жертве; но такую заповедь дал им: "слушайтесь гласа Моего, и Я буду вашим Богом, а вы будете Моим народом, и ходите по всякому пути, который Я заповедаю вам, чтобы вам было хорошо". Но они не послушали и не приклонили уха своего, и жили по внушению и упорству злого сердца своего, и стали ко Мне спиною, а не лицом» (Иер.7:21-24).

Если мы прочтём внимательно всю историю Израиля, мы можем увидеть, что Бог трудился над ними, чтобы вывести их из ложной системы справедливости, требующей смерти, что является чуждым для Него, потому что это искажает все черты Его любящего характера. Но Израиль выбрал видеть в зеркале закона своё собственное лицо вместо лица заботливого Отца.

«Вот наступают дни, говорит Господь, когда Я заключу с домом Израиля и с домом Иуды новый завет, не такой завет, какой Я заключил с отцами их в тот день, когда взял их за руку, чтобы вывести их из земли Египетской; тот завет Мой они нарушили, хотя Я оставался в союзе с ними, говорит Господь» (Иер.31:31-32).

## 4. Ежедневная жертва и мерзость запустения

К сожалению, Израиль, как нация продолжил сопротивляться приглашению войти с Ним в новый завет. Все из бывших на горе Синай, кроме Халева и Иисуса Навина, погибли.

«Доколе говорится: "ныне, когда услышите глас Его, не ожесточите сердец ваших, как во время ропота". Ибо некоторые из слышавших возроптали; но не все вышедшие из Египта с Моисеем. На кого же негодовал Он сорок лет? Не на согрешивших ли, которых кости пали в пустыне? Против кого же клялся, что не войдут в покой Его, как не против непокорных? Итак видим, что они не могли войти за неверие» (Евр.3:15-19).

«А Исаия смело говорит: Меня нашли не искавшие Меня; Я открылся не вопрошавшим о Мне. Об Израиле же говорит: целый день Я простирал руки Мои к народу непослушному и упорному» (Рим.10:20,21).

Очень немногие в Израиле смогли принять свет. Хотя и были хорошо известные нам исключения.

«И сказал: выйди и стань на горе пред лицем Господним, и вот, Господь пройдет, и большой и сильный ветер, раздирающий горы и сокрушающий скалы пред Господом, но не в ветре Господь; после ветра землетрясение, но не в землетрясении Господь; после землетрясения огонь, но не в огне Господь; после огня веяние тихого ветра. Услышав [сие], Илия закрыл лице свое милотью своею, и вышел, и стал у входа в пещеру. И был к нему голос и сказал ему: что ты здесь, Илия?» (ЗЦар.19:11-13).

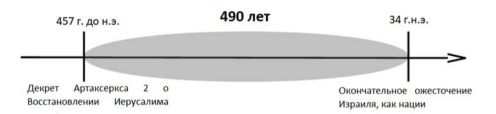
«И сказал царь Израильский Елисею, увидев их: не избить ли их, отец мой? И сказал он: не убивай. Разве мечом твоим и луком твоим ты пленил их, чтобы убивать их? Предложи им хлеба и воды; пусть едят и пьют, и пойдут к государю своему. И приготовил им большой обед, и они ели и пили. И отпустил их, и пошли к государю своему. И не ходили более те полчища Сирийские в землю Израильскую» (4Цар.6:21-23).

Служение Илии не смогло принести долгосрочную реформу Израилю, чтобы они могли построить храм, который Иезекиль видел в видении. Эта неспособность соблюсти уставы и заповеди так, как они отражали характер Бога (Левит 26:1-4), закрыли дверь для откровения характера Божьего миру и представили Его тем, кого возмущает грех, а не тем, кто прощает и исцеляет от греха, и тем, кто управляет жезлом железным. Израиль мог стать главой наций, несущей миру свет, но вместе этого они ушли во тьму на 2520 лет. Мы вернёмся к этому пункту в следующей главе.

Во время Вавилонского пленения Даниил узнал, сколько ещё физическому Израилю было дано времени до того, как они полностью ожесточатся во грехе, как нация:

«Семьдесят седмин определены для народа твоего и святаго города твоего, чтобы покрыто было преступление, запечатаны были грехи и заглажены беззакония, и чтобы приведена была правда вечная, и запечатаны были видение и пророк, и помазан был Святый святых» (Дан.9:24).

Эти пророческие 70 недель равнялись 490 действительным годам (Иезекиля 4:6) и их началом являлось издание указа о восстановлении Иерусалима (Даниила 9:25).



Определяющим фактором в ожесточении Израиля была его реакция на события последней пророческой недели этого периода:

«Итак знай и разумей: с того времени, как выйдет повеление о восстановлении Иерусалима, до Христа Владыки семь седмин и

шестьдесят две седмины; и возвратится [народ] и обстроятся улицы и стены, но в трудные времена. И по истечении шестидесяти двух седмин предан будет смерти Христос, и не будет; а город и святилище разрушены будут народом вождя, который придет, и конец его будет как от наводнения, и до конца войны будут опустошения. И утвердит завет для многих одна седмина, а в половине седмины прекратится жертва и приношение, и на крыле [святилища] будет мерзость запустения, и окончательная предопределенная гибель постигнет опустошителя" (Дан.9:25-27).



Последний пророческий период приходится на время с 27 г.н.э.до 34 г.н.э. В первой половине этого периода Сын Божий лично раскрыл истинный характер Его Отца и во второй половине люди, верившие в Него и подтвердившие завет с Ним, продолжили Его свидетельство. В середине этого периода находится крест, где через иудеев всё человечество показало, что наш грех сделал с Сыном Божьим. Ни Иудеи, ни язычники не смогли увидеть, что жертвоприношения были всего лишь иллюстрацией распятия Христа грехами человечества. И поэтому ценой ужасного унижения, страданий и риска быть потерянным навечно наш Небесный Отец позволил распятию Его Сына быть явленым миру:

«Всё Небо страдало в агонии со Христом, но это страдание не началось или закончилось с Его явлением человечеству. Крест — это

отражение давящей на нас боли, которую мы причинили сердцу Бога» (Образование 263.1).

Подумайте о том, что Бог позволил человечеству проявить свою сильнейшую ненависть к Его Сыну через распятие Его, чтобы человек мог увидеть себя в зеркале и осознать, что хотя он и согрешил против Бога, Бог всё еще готов прощать его.

Своей жизнью и смертью Сын Божий ясно показал, каков Отец. Поэтому в сознании человечества был открыт путь в сокровенное отделение Святилища — Святое Святых, где Божий любящий характер раскрыт в полноте.

«Семьдесят седмин определены для народа твоего и святаго города твоего, чтобы покрыто было преступление, запечатаны были грехи и заглажены беззакония, и чтобы приведена была правда вечная, и запечатаны были видение и пророк, и помазан был Святый святых» (Дан.9:24).

«В момент, когда умирающий Спаситель воскликнул: «Совершилось!» невидимая рука разорвала завесу от основания до верха. Агнец Божий, закланный от создания мира, мёртв. Путь во Святое Святых открыт. Путь новой жизни предложен всем. С тех пор все могут прийти. Это был живой голос, обращающийся к поклоняющимся: «Конец жертвам и приношениям» (12 Манускрипт Релиз, 416.3).

Большинство христиан понимают так, что пришло окончание жертвам, потому что Бог изначально требовал их и что, когда Иисус умер, Он затем прекратил их. Правда в том, что через откровение Отца во Христе теперь была открыта дверь в разум человечества, чтобы они могли увидеть, что Бог — другой. И что Он никогда не желал жертв и приношений. Это то, что мы также находим в трудах Духа Пророческого. «Это был живой голос, обращающийся к поклоняющимся». Эта уверенность приходит от нового живого пути, ведущего к Отцу, каким Он явлен во Христе.

Отметьте, что не смотря на то, что это физическое явление смерти Христа открыло путь во Святое Святых, до того, как туда попасть «пилигримам», подтвердившим завет с Сыном Божьим, необходимо было приобрести опыт следования во Святое Святых, где они получают праведность Христа, явленную в Его воплощении; хлеб жизни, заступничество и скорбь Сына Божьего предложены им, чтобы они могли видеть. Из-за своего ожесточения иудеи потерпели неудачу и не смогли войти и остались во дворе Святилища:

«Сатана вёл тех, кто отверг весть Иоанна, дальше к отвержению и распятию Христа. Совершая это, они оказались там, где не смогли получить благословения в день Пятидесятницы, которая привела бы их в небесное святилище. Разрыв завесы в храме показал, что жертвы и приношения Иудеев больше не будут приняты. Самая важная жертва была принесена и принята и Дух Святой, снизошедший в день Пятидесятницы, обратил умы учеников от земного Святилища к небесному, куда Иисус открыл путь Своей кровью, чтобы дать Своим ученикам все плоды и преимущества Его искупления. Но иудеи были оставлены в полной тьме. Они потеряли весь свет, который они могли получить относительно плана спасения и всё ещё доверяли своим бесполезным жертвам и приношениям. Небесное святилище заняло место земного, хотя они не заметили этого. Поэтому они и не могли получить преимущества от служения Иисуса во Святом» (Ранние произведения, 259.1).

Израиль прилепился к своему ложному представлению о Боге, что дало доступ врагу к их умам, чтобы закрепить в нём ложную идею справедливости, согласно которой всякий грех должен получить своё воздаяние. Не только в этом они потерпели неудачу, но также объединились с умом сатаны, являя его крайнее отвращение к Сыну Божьему. Закон, данный им Богом, они использовали, чтобы убить Его.

«Один же из них, некто Каиафа, будучи на тот год первосвященником, сказал им: вы ничего не знаете, и не подумаете, что лучше нам, чтобы один человек умер за людей, нежели чтобы весь народ погиб» (Иоан.11:49-50).

«Тогда вышел Иисус в терновом венце и в багрянице. И сказал им [Пилат]: се, Человек! Когда же увидели Его первосвященники и служители, то закричали: распни, распни Его! Пилат говорит им: возьмите Его вы, и распните; ибо я не нахожу в Нем вины. Иудеи

отвечали ему: мы имеем закон, и по закону нашему Он должен умереть, потому что сделал Себя Сыном Божиим» (Иоан.19:5-7).

Израиль выбрал смотреть на своё собственное отражение в зеркале Божьего закона вместо того, чтобы взирать на истинный характер Бога, явленный в Его Сыне. И поэтому Бог и Его Сын были вынуждены обратиться к язычникам. Из-за ложной веры в присущие от природы качества и ценность их нации (по кровному родству) иудеи считали себя достойными, а язычников — грязью. Крестом была разрушена эта стена, возведённая ложной интерпретацией закона и Божьего характера и разделяющая Иудеев и язычников.

«А теперь во Христе Иисусе вы, бывшие некогда далеко, стали близки Кровию Христовою. Ибо Он есть мир наш, соделавший из обоих одно и разрушивший стоявшую посреди преграду, упразднив вражду Плотию Своею, а закон заповедей учением, дабы из двух создать в Себе Самом одного нового человека, устрояя мир, и в одном теле примирить обоих с Богом посредством креста, убив вражду на нем. И, придя, благовествовал мир вам, дальним и близким, потому что через Него и те и другие имеем доступ к Отцу, в одном Духе» (Еф.2:13-18).

Мир не смог познать Мудрость Отца и Его характер непосредственно потому. Что они были представлены в свете ложной идеи о справедливости и веры в то, что без пролития крови прощение невозможно. Отец согласился отдать Сына миру с такими его представлениями, чтобы иметь возможность достичь нас, открывая путь в наших сердцах и умах к верному пониманию Его характера, как Он был явлен в полноте во Святом Святых:

«Ибо когда мир [своею] мудростью не познал Бога в премудрости Божией, то благоугодно было Богу юродством проповеди спасти верующих» (1Кор.1:21).

В этом контексте юродством проповеди является то, что Бог потребовал смерти Своего Сына, чтобы простить нас. Исайя говорит нам, что это юродство глубоко заложено в нас и мы верим этому.

«Но Он взял на Себя наши немощи и понес наши болезни; а мы думали, [что] Он был поражаем, наказуем и уничижен Богом» (Ис.53:4).

Идея о том, что через Голгофский крест Отец достигает нас через наше понимание, открывающее путь во Святое Святых, подтверждается символом змея на знамени:

«И сказал Господь Моисею: сделай себе **змея** и выставь его на знамя, и ужаленный, взглянув на него, останется жив. И сделал Моисей медного змея и выставил его на знамя, и когда змей ужалил человека, он, взглянув на медного змея, оставался жив» (Чис.21:8-9).

Яд змея — это сатанинская ложная идея о справедливости, заставляющая нас думать, что Богу нужно было пролитие крови Своего Сына на кресте, чтобы простить нас. Отметьте, что именно тот же змей, помещённый на знамя, символизирует крест, так как через крест Бог достигает нас в нашем непонимании. Христос был сделан грехом за нас:

«И как Моисей вознес змию в пустыне, так должно вознесено быть Сыну Человеческому, дабы всякий, верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную» (Иоан.3:14-15).

«Ибо не знавшего греха Он сделал для нас [жертвою за] грех, чтобы мы в Нем сделались праведными пред Богом» (2Кор.5:21).

Возвращаясь к словам ангела, сказанным Даниилу о том, что этот 490 летний период должен быть «запечатан» или присоединён к видению, мы видим, что это видение дано в предыдущей главе:

«От одного из них вышел небольшой рог, который чрезвычайно разросся к югу и к востоку и к прекрасной стране, и вознесся до воинства небесного, и низринул на землю часть сего воинства и звезд, и попрал их, и даже вознесся на Вождя воинства сего, и отнята была у Него ежедневная жертва, и поругано было место святыни Его. И воинство предано вместе с ежедневною жертвою за нечестие, и он, повергая истину на землю, действовал и успевал. И услышал я одного святого говорящего, и сказал этот святой кому-то, вопрошавшему: "на сколько времени простирается это видение о ежедневной жертве и об

опустошительном нечестии, когда святыня и воинство будут попираемы?" И сказал мне: "на две тысячи триста вечеров и утр; и тогда святилище очистится" (Дан.8:9-14).

В начале этого видения (Даниила 8:1-8) власть язычества была представлена всё восходящей гордостью барана (Мидо-Персия 539-331 гг.д.н.э.), которая была побеждена козлом (Греция 331-168 гг.д.н.э.). Маленький рог – это Рим, который проходит через две фазы: языческую и папскую. Будучи языческим, Рим боролся против физического Израиля (властителя небес) и его лидеров (звёзд) и Сам Христос (Властелин Неба) был распят. Оригинальное слово в еврейском языке показывает, что папский Рим, возвысившись, отменил язычество (ежедневную жертву<sup>2</sup>) и это было допущено из-за отступления христианства (мерзость запустения, Даниила 11:31). Эта интерпретация о том, что язычество является ежедневной жертвой согласуется с тем, как думали адвентисткие пионеры, подтверждалось Духом Пророчества<sup>3</sup>. В конце 2300 пророческих дней Христос Сам вошёл во Святое Святых в Небесном Святилище, куда нация могла бы следовать за ним верою и приобрести более полное представление о Божьем характере. Связь значения периода между 70 неделями (490 годами) и видением о 2300 днях<sup>4</sup> находится в конце первого периода. Бог позволил Своему Сыну быть преданным, чтобы удовлетворить логику грешных людей, чтобы Он мог достичь нашего разума и чтобы нам иметь возможность верой войти в Небесное Святилище; также в конце периода 2300 дней. Он пригласил тех, кто верою приняли Его праведность, оставить Святое в Небесном Святилище и войти с Ним во Святое Святых, где они могут отразить Его характер в полноте.

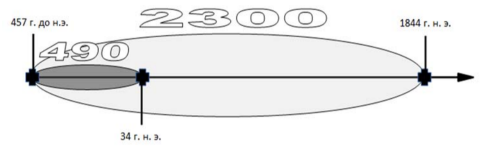
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Слова жертва не существует в оригинальном тексте.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Подробное обсуждение этого вопроса на английском языке можно найти в книге Роберта Уилланда «Have we followed Cunningly Devised Fables?» на сайте maranathamedia.com

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Также существует лингвистическая связь, потому что в Дан. 9:24 говорит нам, что пророчество о 70 неделях было «определено» или на иврите «отрезано» для народа Даниила (евреев). Это означало бы, что 490 лет были частью более крупного периода, и поскольку в предыдущей главе Даниил задавался вопросом о видении святилища, которое включало период в 2300 лет, можно легко сделать вывод, что в главе 9 Гавриил дает Ответ Даниэля относительно его замешательства.

Только приняв Христову праведность в Небесном Святилище человечеству стало возможно понять, каков Бог, переходя во Святое Святых через этот опыт и избавляясь от сатанинской ложной идеи справедливости:

«Семьдесят седмин определены для народа твоего и святаго города твоего, чтобы покрыто было преступление, запечатаны были грехи и заглажены беззакония, и чтобы приведена была правда вечная, и



запечатаны были видение и пророк, и помазан был Святый святых» (Дан.9:24).

«И утвердит завет для многих одна седмина, а в половине седмины прекратится жертва и приношение, и на крыле [святилища] **будет мерзость запустения**, и окончательная предопределенная гибель постигнет опустошителя" (Дан.9:27).

В умах тех, кто подтверждает завет со Христом, жертвы и приношения оканчиваются в середине последней пророческой недели — во время креста. Приближающееся запустение на явления крыле двух отступлений – язычества и папства. Последнее представляет отступническое христианство, которое перенимает языческую философию искупления, перенятую от идеи ложной справедливости и одевает его в ризы христианства. Наш Небесный Отец представлен в христианском контексте как TOT, кого нужно умилостивлять многочисленными обрядами, индульгенциями, заступничеством самого папы, девы Марии и душ убитых праведников. Сам крест Христов представлен, как величайшее средство умилостивления гневающегося Бога, который злится на нас из-за нарушения Его закона:

«Католическая и иудаистская церкви времен Первого пришествия Христа поразительно схожи. В то время как иудеи втайне попирали каждый принцип Закона Божьего, внешне они ревниво оберегали любое предписание, обременяя его множеством правил и традиций. которые делали повиновение закону мучительным и тягостным. И, подобно иудеям, говорившим о своем почтении перед законом, католики утверждают, что они благоговеют перед крестом. Они превозносят символ Христовых страданий и в то же время в своей жизни отрекаются от Того, Кто был распят на нем. Паписты изображают кресты на своих церквах, алтарях и одеяниях. Повсюду можно увидеть знак креста. Везде крест внешне возвеличен и почитаем. Но учение Христа остается похороненным под грудой бессмысленных традиций, ложных толкований и жестких правил... Поклонение изображениям и мощам, заступничество возвеличивание папы — все это уловки сатаны, направленные на то, чтобы отвлечь народ от Бога и Его Сына. Пытаясь подтолкнуть людей к гибельной пропасти, он делает все возможное, чтобы отвратить их взоры от Того, Кто только и может спасти их...Сатана постоянно пытается в ложном свете представлять характер Бога, природу греха, вокруг чего, собственно говоря, и ведется великая борьба. Своими коварными наущениями он старается уменьшить ответственность людей перед Божественным законом и убедить их в праве на грех. И в то же самое время он внушает им ложное представление о Боге, так что они начинают бояться и ненавидеть Его, вместо того чтобы любить. Дьявол приписывает Творцу собственную жестокость. Она находит выражение в религиозных догматах и в форме поклонения. Таким образом люди духовно слепнут и сатана превращает их в своих союзников в войне против Бога. Извращенные понятия о Божественных свойствах привели язычников к уверенности в необходимости принесения человеческих жертв для умилостивления божества [ежедневное⁵], и под покровом разных форм идолопоклонничества увековечена ужасная жестокость» (ЖВ, 568, 569).

\_

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Текст в квадратных скобках добавлен мной во все цитаты из этой книги.

Через этот процесс вплетения язычества в христианство христиане повторили историю Израиля. Поэтому когда пришло время для них последовать за их Небесным Первосвященником во Святое Святых и получить понимание характера Небесного Отца (в конце 2300 дневного периода), немногие откликнулись на зов Христа, содержащийся в трёхангельской вести (Откровение 14:6-12).

«Многие смотрят с ужасом на судьбу иудеев в их отвержении и распятии Христа и на историю Его унижения. Они думают, что любят Его и не предали бы Его, как Пётр и не распяли бы, как иудеи. Но Бог читает все сердца и испытывает тех. кто утверждает, что любит Иисуса. Всё Небо наблюдает с глубочайшим интересом на принятие первой ангельской вести. Но многие утверждающие, что любят Иисуса, и кто проливает слёзы над повествованием о Его крёстных муках. насмехались над вестью о Его скором пришествии. Вместо радости они провозгласили это заблуждением. Они возненавидели тех, кто возлюбил Его явление и закрыли перед ними двери своих церквей. Те, кто отверг первую весть, не могли получить благословений ни от второй ангельской вести, ни от полночного крика, который должен был приготовить их ко вхождению верой со Христом во Святое Святых Небесного Святилища. И отвергнув две первые вести. они дали затуманить свой разум и не увидели света, исходящего от третьей ангельской вести, которая указывала на вход во Святое Святых. Я видела, что как иудеи распяли Христа, так номинальные церкви распяли эти вести и поэтому не обрели знание о пути во Святое Святых и не смогли получить преимущества от ходатайства Христа там. Как иудеи, которые приносили свои бесполезные жертвы, они возносили свои бесполезные молитвы туда, где Христа уже не было; сатана, довольный обманом, принял религиозности и повёл умы посвящённых христиан к себе. действуя силой, знамениями и ложными чудесами, чтобы заманить их в свою ловушку» (Ранние произведения 260.1).

Давайте обощим то, что было сказано до этого. В 34 г.н.э. физический Израиль в конце концов запечатлил свою ненависть убийством дьякона Стефана (Деяния 7:51-60). Как мы увидели, Голгофа (видимое отражение креста) разделяет последнюю пророческую неделю в 490 лет на две части в 3,5 фактических года. Каждая из этих частей

содержит 1260 фактических дней<sup>6</sup>. Следовательно свидетельство, данное Иисусом и Его последователями относительно Божьего характера, определило судьбу Израиля в течение 2520 дней, разделённые на два равных 1260 дневных периода.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Библейский год в пророчестве составляет 360 дней, что ясно из сравнения пророческого периода в 1260 дней (Откр. 11:3), который также составляет 42 месяца (Откр. 11:2), что возможно только в том случае, если выпадает один библейский месяц. 30 дней, один год соответственно 360 дней. Следовательно, 3 ½ года, умноженные на 360 дней, равны 1260 дням.

# 5.Семикратное наказание Израиля и власть Вавилона.

Наше исследование показывает, что по существу физический Израиль и христианство не являются слугами двух разных заветов, но скорее люди всех времён земной истории призваны переходить от ветхозаветнего мышления к новозаветнему, чтобы принять обетование относительно вечного завета.

«Бог же мира, воздвигший из мертвых Пастыря овец великого Кровию завета вечного, Господа нашего Иисуса (Христа), да усовершит вас во всяком добром деле, к исполнению воли Его, производя в вас благоугодное Ему через Иисуса Христа. Ему слава во веки веков! Аминь» (Евр.13:20,21).

В этом смысле и иудеи и язычники были приглашены стать частью



Божьего который народа, следует за Божьим Сыном во Святое Святых в понимании и отображении Божьего характера. Хотя многие люди, отдельные личности, успешно прошли этот ПУТЬ во который открылся им в своё время. Коллективный опыт иудеев затем христиан оказался неудачным И болезненным для Бога и Его Сына. Хотя ранние христиане последовали Христом за Святое. последующее отступление отбросило христиан в их понимании назад во двор Святилища, символически

представляющее, что «без пролития крови нет прощения.

«И дана мне трость, подобная жезлу, и сказано: встань и измерь храм Божий и жертвенник, и поклоняющихся в нем. А внешний двор храма исключи и не измеряй его, ибо он дан язычникам: они будут попирать святый город сорок два месяца» (Откр.11:1-2).

Здесь 42 пророческих месяца являются периодом папского владычества (538 г.н.э.-1798 г), когда «мерзость запустения» была в действии. Очень немного было тех, кто в этот период, как народ, пытался продолжить путь верой во Святилище, в то время, как официальное христианство преследовало их со своей ложной истиной о справедливости, проявляющейся в качествах зверя:

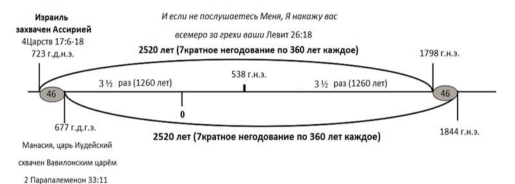
«И поклонились зверю, говоря: кто подобен зверю сему? и кто может сразиться с ним? И даны были ему уста, говорящие гордо и богохульно, и дана ему власть действовать сорок два месяца. И отверз он уста свои для хулы на Бога, чтобы хулить имя Его, и жилище Его, и живущих на небе. И дано было ему вести войну со святыми и победить их; и дана была ему власть над всяким коленом и народом, и языком и племенем» (Откр.13:4-7).

Поэтому у иудеев и христиан одна история и в ней Божий Израиль представлен тем, кто переносит последствия нарушения вечного завета:

«Если же не послушаете Меня и не будете исполнять всех заповедей сих, и если презрите Мои постановления, и если душа ваша возгнушается Моими законами, так что вы не будете исполнять всех заповедей Моих, нарушив завет Мой, - то и Я поступлю с вами так: пошлю на вас ужас, чахлость и горячку, от которых истомятся глаза и измучится душа, и будете сеять семена ваши напрасно, и враги ваши съедят их; обращу лице Мое на вас, и падете пред врагами вашими, и будут господствовать над вами неприятели ваши, и побежите, когда никто не гонится за вами. Если и при всем том не послушаете Меня, то Я всемеро увеличу наказание за грехи ваши,и сломлю гордое упорство ваше, и небо ваше сделаю, как железо, и землю вашу, как медь; и напрасно будет истощаться сила ваша, и земля ваша не даст произрастений своих, и дерева земли не дадут плодов своих. Если же [после сего] пойдете против Меня и не захотите слушать Меня, то Я

прибавлю вам ударов всемеро за грехи ваши: пошлю на вас зверей полевых, которые лишат вас детей, истребят скот ваш и вас уменьшат, так что опустеют дороги ваши. Если и после сего не исправитесь и пойдете против Меня, то и Я пойду против вас и поражу вас всемеро за грехи ваши» (Лев.26:13-24).

То, что небо станет, как железо, и земля, как медь, говорит о многом, потому что предметы двора во Святилище сделаны из меди, на которых приносили в жертву животных, символизирует Голгофу. Но мы уже увидели, что через змея на знамени. Бог представляет крест, как средство, благодаря которому Бог изменяет наше понимание. Бронзовый умывальник, следующий предмет находящийся во дворе,



был сделан из женских зеркал (Исход 38:8), что символизирует опыт во дворе Святилища, где Бог позволяет Израилю вместо Его любящего лица взглянуть на своё природное лицо.

Повторение семикратного наказания в несении последствий своих грехов представляет период семи пророческих периодов, каждый из которых равен 360 фактическим годам:

Первый период в 3,5 г. (1260 лет) показывает власть язычества и второй – власть папства.

«И против Всевышнего будет произносить слова и угнетать святых Всевышнего; даже возмечтает отменить у них [праздничные] времена

и закон, и они преданы будут в руку его до времени и времен и полувремени» (Дан.7:25).

Возможность папству доминировать на политической арене появилась благодаря обращению Кловиса, короля франков, в католическую веру до 508 г.н.э. и его нововведениям. Благодаря его поддержке папа смог подчинить себе своих врагов. Поэтому Даниила 12:11 обозначает, что время, когда ежедневное, или язычество исчезает и появляется папство, которое будет править до конца времени, будет 1290 лет, а не 1290 лет.

Божественный план для Израиля был таков, чтобы сделать их главой нации, которая будет благословением всему миру согласно завету, заключённому с Авраамом:

«Я благословлю благословляющих тебя, и злословящих тебя прокляну; и благословятся в тебе все племена земные» (Быт.12:3).

«Сделает тебя Господь главою, а не хвостом, и <u>будешь только на</u> <u>высоте, а не будешь внизу</u>, если будешь повиноваться заповедям Господа Бога твоего, которые заповедую тебе сегодня хранить и исполнять» (Втор.28:13).

#### Но последствия нарушения завета поставили Израиля в хвост:

«Пришелец, который среди тебя, будет возвышаться над тобою выше и выше, а ты опускаться будешь ниже и ниже (по направлению ко двору святилища с земными представлениями); он будет давать тебе взаймы, а ты не будешь давать ему взаймы; он будет главою, а ты будешь хвостом» (Втор.28:43-44).

Через этот процесс Вавилон стал главой нации вместо Израиля и они стали его рабами:

«Ты, царь, царь царей, (Навуходоносор — царь Вавилонский) которому Бог небесный даровал царство, власть, силу и славу,и всех сынов человеческих, где бы они ни жили, зверей земных и птиц небесных Он отдал в твои руки и поставил тебя владыкою над всеми ими. **Ты - это золотая голова**!» (Дан.2:37-38).

Если Израиль продвинулся в своём пути во Святое Святых, успех чего зависел от их понимания Божьего истинного характера, их опыт был бы символически отмечен металлами, состоящими из железа и меди и переходящими в чистое золото, изображающее Божий характер. Интересно, что Вавилон, который занял место Израиля, представлен золотой головой, но последующее царство представлено смесью менее благородных металлов: серебром, медью и железом.

«Тебе, царь, было такое видение: вот, какой-то большой истукан; огромный был этот истукан, в чрезвычайном блеске стоял он пред тобою, и страшен был вид его. У этого истукана голова была из чистого золота, грудь его и руки его - из серебра, чрево его и бедра его медные, голени его железные, ноги его частью железные, частью глиняные» (Дан.2:31-33).

Эта деградация также отображает деградацию понимания языческими нациями Божьего характера. Оно также отображено в видении Даниила 7, где империи также представлены животными; каждое последующее является более жестоким, чем предыдущее.

Поэтому все царства, которые следуют за Вавилоном, являются всего лишь его продолжением, потому что он изображён главой истукана. Этот процесс деградации был увенчан золотой головой, как символом того, что является концом, ожидающим все царства. Во время последнего правителя Валтасара непонимание Божьего характера стало окончательным и проявилось следующим образом:

«Тогда принесли <u>золотые</u> сосуды, которые взяты были из святилища дома Божия в Иерусалиме; и пили из них царь и вельможи его, жены его и наложницы его. Пили вино, и славили богов <u>золотых и серебряных, медных, железных, деревянных и каменных</u>» (Дан.5:3-4).

Теперь Вавилон хвастается не только золотом, но всем набором благородных металлов, отдаляясь таким образом от понимания Божьего характера, как он был раскрыт во Святилище. Где порядок использования металлов был абсолютно противоположным. Семь раз (2520 лет) показывают, что власть Вавилона над миром будет длиться

так же, как будет длиться и наказание для Израиля. Это потому что только Израиль имел знание благодаря своим пророкам об истинном характере Божьем. Когда Израиль шёл путём противоположным пути истины о Божьем характере, нарушая Его заветы, постановления и законы, тогда весь мир погружался во тьму.

Интересно, что цифровое значение слов, написанных на стене Вавилона в ночь завоевания их персами является 2520. Зашифрованная фраза «Мене, мене, текел упарсин» была переведена Диниилом, как прямое обращение к царству Валтасара, как следующее:

«Вот и значение слов: мене - исчислил Бог царство твое и положил конец ему. Текел - ты взвешен на весах и найден очень легким; Перес - разделено царство твое и дано Мидянам и Персам» (Дан.5:26-28).

И всё же эти слова также представляют единицы измерения следующим образом: мина (мене) = 50 шекелей (текел).

Конечно «перес» или упарсин относится к персам, хотя это также означает «разделиться на двое», как ясно из объяснения и что является равноценным половине основной единицы измерения (мине). Затем цифровые фразы о шекелях будет:

Мене=50 шекелей

Мене=50 шекелей

Текел=1 шекель

Упарсин = 0,5 мины=25 шекелей

Всего: 126 шекелей

Но Иезекиля 45:12 показывает, что шекель=20 гер и тогда у нас выходит:

126 x 20 = 2520.

В этом глобальном плане Вавилона по проявлению своей власти, проявляющейся в 2520 летнем отступлении, Валтасар является прототипом первого царя Вавилона, Люцифера (Исайя 14:3, 12-14).

Открывая путь к пониманию истинного Божьего характера, смерть Христа засвидетельствовала о конце Вавилонского царства. Но действительный конец наступит, когда люди придут во Святое Святых и отразят славу Небесного Отца (Откровение 14:1).

Идея о власти Вавилона на протяжении 2520 лет, проявляющейся в отступлениях, также видна и из картины суда над Навуходоносором, правителем Вавилона:

«А что царь видел Бодрствующего и Святаго, сходящего с небес, Который сказал: "срубите дерево и истребите его, только главный корень его оставьте в земле, и пусть он в узах железных и медных (деградация характера), среди полевой травы, орошается росою небесною, и с полевыми зверями пусть будет часть его, доколе не пройдут над ним семь времен" (Дан.4:20).

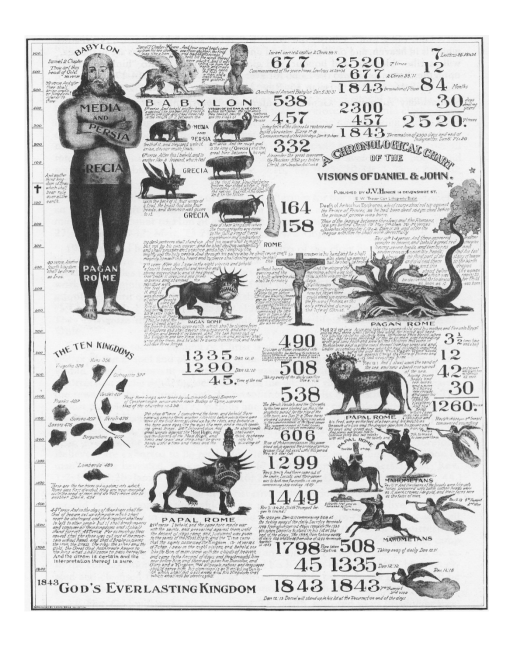
Таким образом опыт вавилонского правителя стал символическим для всей власти Вавилона в течение 2520 лет.

Как показано в диаграмме выше в зависимости от того, относится ли это ко всему Израилю или только южному иудейскому царству, 2520 летний период заканчивается соответственно в 1798 или 1844 г.н.э. Первая дата отмечена политической капитуляцией папства в связи с пленением Наполеоном папы пия 6. Вторая дата также является окончанием 2300 пророческого периода, когда адвентисты верою последовали за Сыном Божьим во Святое для того, чтобы восстановить всю систему истины, как живое и вечное основание для познания и отражения истинного Божьего характера. Поэтому мы находим во второй ангельской вести послание, данное летом 1844 г.о том, что «Вавилон пал» (Откровение 14:8).

Объяснение адвентисткими пионерами взаимосвязанных пророческих периодов в 70 недель (Даниила 9:25), 2300 дней (Дан.8:14), 1260 дней (Дан.7:25, 12:7, Откр.11:2,3; 12:6,14 и 13:5), 1290

лет (Дан.12:11), 1335 дней (Дан.12:12) и 2520 дней и их понимание язычества, как ежедневного, отображено в пророческой схеме относительно 1843. Е.Уайт говорит следующее об этом:

«Сентябрь 23, Господь показал мне, что Он простёр руку во второй раз, чтобы оградить остаток и что усилия должны быть удвоены в это решающее время (после 2520 лет). В рассеянии Израиль был разбит и разрознен, но сейчас в это подготовительное время Бог исцелит и объединит Свой народ.. я видела, что составление схемы относительно 1843 г .было направлено рукой Божьей и что она не должна быть изменена. Что цифры были там, где Бог хотел, чтобы они находились, что Его рука была над всем и сокрыла ошибку в некоторых цифрах (не существовавшем нулевом году), чтобы никто не мог увидеть её, пока Он не отнимет Свою руку. Затем я увидела относительно «ежедневного» (Даниила 8:12), что слово «жертва» была добавлена человеческой мудростью и не существовало в тексте и что Бог дал верное понимание тем, кто участвовал в провозглашении полночного крика. Когда существовало единство, до 1844 г., почти все были объединены в правильном понимании «ежедневное», но в замешательстве с 1844 г. были восприняты другие идеи и за ними последовали тьма и замешательство» (Ранние произведения, 74).



Карта 1843 года.

Самюэль Choy (1806-1890), представивший новый важный свет летом 1844 г., известный как «Полночный крик», обосновал значение и применение этих пророческих периодов<sup>7</sup>.

Хирам Эдсон (1806-1882) первый, кому Бог показал, что Христос вошёл во Святое Святых 22 октября 1844 г., разработал детально цель 2520 летнего пророческого периода и его связь с двумя отступлениями<sup>8</sup>.

Семикратное наказание Израиля, закончившееся в 1844 г., является ясным доказательством идентичности адвентисткого движения, как продолжением завета с Израилем. Поэтому с завершением 2520 лет настало также время сбора (Левит 26:43-45, Исайя 11:11,12). Хотя протестантская реформация открыла путь адвентисткому движению и пониманию местонахождения Сына Божьего, мы видим, что протестантизм имеет вид «живого», но на самом деле «мёртвого» (Откров.3:1). Это также очевидно из истории о женщине, преследуемой в пустыне на протяжении периода папского правления:

«А жена убежала в пустыню, где приготовлено было для нее место от Бога, чтобы питали ее там тысячу двести шестьдесят дней» (Откр.12:6).

«И рассвирепел дракон на жену, и пошел, чтобы вступить в брань с прочими от семени ее, сохраняющими заповеди Божии и имеющими свидетельство Иисуса Христа» (Откр.12:17).

Некоторые души этого периода протестантизма (сардис), кто не запачкал свои одежды (Откр.3:4) является остатком, который после 1798 г. продолжает своё существование в филадельфийском движении. Это те, кто не отрёкся от Единородного Сына Божьего (Откров.3:7Б) и поэтому верою открыли дверь во Святое Святых (Откров.3:7,8), чтобы войти и полностью восстановить завет, заключённый с Израилем (Исайя 58:12-14).

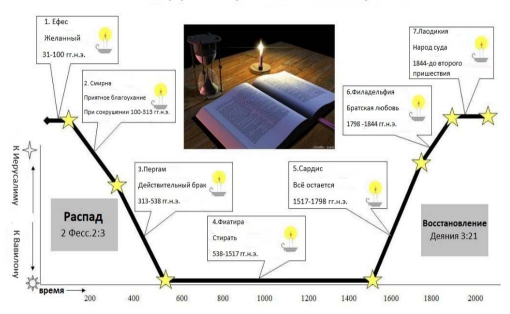
\_

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Подробнее об этом читайте в книге *True Midnight Cry* - maranathamedia.com

maranathamedia.com/downloads/library/books/MilleriteMovement/EdsonRHArticles 2520.pdf

Невозможно раскрыть истинный характер Божий без раскрытия природы Его отношений с Его Сыном. Единородный Сын Божий является тем единственным, кто раскрывает любовь Бога, как нашего родителя. Он — единственный, кто открывает путь во Святое Святых

#### Семь церквей христианской истории



через новый и живой путь истинного понимания отношений.

#### 6. Вечное Евангелие

«И увидел я другого Ангела, летящего по средине неба, который имел вечное Евангелие, чтобы благовествовать живущим на земле и всякому племени и колену, и языку и народу» (Откр.14:6).

Неспособность иудеев верою увидеть Сына Божьего во святилище и неспособность христиан продолжить путь во святилище, оставило мир с разрозненным евангелием. Само событие, которое должно было разрушить стену разделения между иудеями и язычниками было использовано для того, чтобы разделить евангелие на систему, представленную системой закона до креста и системой благодати – после. Дух Пророчества так определяет эту проблему:

«С тех пор сатана приложил особенные усилия, чтобы разделить Отца и Сына. Он заставил иудеев воскликнуть: Закон, закон! Отец, Отец! Долой Сына!... Но, когда большинство стало верить в Сына и принимать божественную истину из уст учеников Христа, сатана понял, что он должен кое-что ещё сделать... Поэтому он вознамерился привести людей к отвержению Отца и Его закона... заставив посвящённых христиан воскликнуть: Христос, Христос! Долой закон! Из-за сатанинского обмана люди более не прославляли Бога, повинуясь Его закону, который являлся основанием неба и земли. Ветхий Завет, содержащий пророчества о пришествии Христа теперь мало упоминались. Теперь слышалось: Христос, Христос! Евангелие, Евангелие! Но Евангелие преподнесено на протяжении всей Библии От Бытия до Откровения... Каждая диспенциальная попытка отвратить людей от греха и даровать им прощение была предпринята во имя Христа, который должен был прийти. Он был той ступенькой, на которую мог подняться человек, чтобы быть превознесённым. Как Моисей... услышав диспенциальное восклицание христианского мира: Долой Отца! Долой закон!, был удивлён. Люди чтят Бога без Его закона? Так как особой работой сатаны было разделить Отца и Сына, он ослепил умы христиан, чтобы они отвернулись от Отца и Его закона и полагаться **только на Христа**» (Манускрипт 69-1912. Пар.40-44).

Евангелие является вечным! Оно действует в двух диспенциальных эпохах (старой и новой). Причина для существования обоих - это

демонстрация Божьего характера. Когда Божьи люди, независимо от исторического периода отказывались доверять Ему и принять праведность Его Сына верою, они остались с ветхозаветным опытом, представленным двором, или, в лучшем случае, Святым. Человек, который верит, что он находится в новом завете, когда он ещё в ветхом завете, увидит ветхозаветний и новозаветний временные периоды только. как отображение коллективного. но не индивидуального пути человечества. Когда человек не пережил реальность нового завета в контексте истинного характера Божьего, его чтения в рамках нового завета могут быть поняты им только, как периоды времени до и после креста. Но когда человек видит преобразование своего собственного сердца в ответ на крест Христов, его восприятие двух заветов является сердечным опытом.

В Своей мудрости Господь использует ветхозаветнее мышление Своего народа, когда они обещают соблюсти все Его заповеди, полагаясь на себя, чтобы привести их к новозаветнему опыту, когда они будут доверять Ему в том, что Он Сам выполнит всё обещанное им. Величественное служение ветхого завета отражает греховное человеческое мышление, чтобы убедить его во грехе и таким образом показать ему нужду в Сыне Божьем и Его праведности, которая однажды принятая, приготовит его к суду во Святом Святых, потому что он сможет познать истинный Божий характер:

«Если же служение смертоносным буквам, начертанное на камнях, было так славно, что сыны Израилевы не могли смотреть на лице Моисеево по причине славы лица его преходящей, то не гораздо ли более должно быть славно служение духа? Ибо если служение осуждения славно, то тем паче изобилует славою служение оправдания» (2Кор.3:7-9).

«Он, придя, обличит мир о **грехе** и о **правде** и о **суде**»(Иоан.16:8).

Как можно увидеть из отрывка, процитированного из Духа Пророчества, для того, чтобы у людей был гармоничный взгляд на отношения между заветами, они не должны разделять Отца и Сына. Учение о Троице, представленное во время христианского

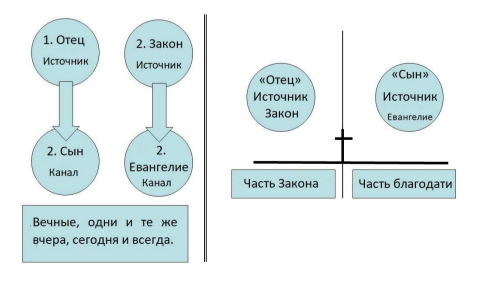
отступления (после 4 в.н.э.), отвергает истинное сыновство Христа. Давая таким образом сатане идеальное основание для того, чтобы разделить Евангелие. Таким образом для христиан-диспенсационалистов ветхозаветнее служение отрицается и они лишаются возможности увидеть понимание греха через закон и христиане начинают полагаться только на благодать. Но благодать даётся только тогда, когда есть уверенность во грехе:

«Закон же пришел после, и таким образом умножилось преступление. А когда умножился грех, стала преизобиловать благодать» (Рим.5:20).

Эти спасительные отношения между законом и Евангелием могут быть поняты только при понимании Божественных отношений, существующих между Отцом и Сыном, где первый является источником (корнем), а второй – каналом (плодом).

«Но у нас один Бог Отец, из Которого все, и мы для Него, и один Господь Иисус Христос, Которым все, и мы Им» (1Кор.8:6).

«Многие... пренебрегают Ветхозаветним Писанием... Отвергая Ветхое, они отвергают в действительности и Новое; так как оба



являются неразделимым целым. Ни один человек не может представить закон Божий без Евангелия или Евангелие без закона. Закон — это воплощённое Евангелие и Евангелие является воплощением закона. Закон — корень, Евангелие — приятное благоухание и плод закона» (НУХ, 128.2).

Это может объяснить почему адвентисты призваны нести трёхангельскую весть в контексте Вечного Евангелия. Они должны иметь ясное понимание отношений между Отцом и Сыном, как между источником и каналом. Без понимания того, что Христос является истинным Сыном Божьим, рождённым в Вечности, система заветов, как они представлены Августином, всегда будут находиться в конфликте<sup>9</sup>.

Это потому что два элемента, которые рассматриваются как равный источник вызывает природный конфликт в уме относительно того, как их объединить. Учение о Троице имеет элемент мистики, и, когда вы просто принимаете это, замешательство и конфликт остаются в вашем уме, не тревожа вас.

В 1844 г.адвентисты проследовали верою за Христом во Святое Святых и увидели ковчег Божьего завета с 10 заповедями, включая четвёртую заповедь, которую они по незнанию нарушали. Как древний Израиль они были приглашены к тому, чтобы осознать свою греховность и неспособность соблюсти закон своими собственными силами и чтобы верой обратить взор на Христову праведность, что является истинным исполнением закона. К сожалению, этого не произошло и адвентисты повторили ветхозаветний опыт древнего Израиля, пытаясь соблюсти закон собственными силами. Это наследие разделило их с источником Божьей праведности и сильнейшей любви. И поместило их в Лаодикийское состояние теплоты и довольства (Откров.3:14-22). Чтобы помочь им выбраться из этого состояния в Своей великой милости Бог послал в 1888-1895 гг весть через старейшин Вагонера (1855-1916) и Джоунса (1850-1923).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Дополнительную информацию по этому вопросу можно найти в книге «Отметая взгляд Августина на Завет», доступной на сайте maranathamedia-russia.com

«Братья, не все ли мы оставим здесь свой груз? И оставив собрание. пусть пусть истина освещает наши души, как огонь, разгорающийся в наших костях. Вы встретите тех, кто скажет: «Вы слишком взволнованы этим. Вы приняли это слишком близко к сердцу. Вам не следует концентрироваться на праведности Христа и делать из этого что-то особенное. Вам следует проповедовать закон». Как народ, мы проповедовали закон, пока не стали иссохшими, как холмы Гелвуйские, не имевшими ни засухи, ни дождя. Мы должны проповедовать Христа в законе и у нас будет пища (благодать) в проповеди того, что станет подкреплением для изголодавшегося народа Божьего. Нам ни в коем случае не следует полагаться на собственные заслуги (независимый источник жизни), но только на заслуги Христа из Назарета. Наши глаза должны быть помазаны глазной мазью (послание к Лаодикии). Нам нужно приблизиться к Богу и Он приблизиться к нам, если мы будем следовать заповеданным Им путём. О, если бы вы могли пойти, как ученики в День Пятидесятницы, тогда ваше свидетельство было бы живым и души были бы обращены к Богу» (Ревью энд Геральд. 11 марта. 1890 г., пар.13).

«Господь в Своей великой милости дал самую драгоценную весть Своему народу через братьев Вагонера и Джоунса. Эта весть должна представить миру вознесённого Спасителя, жертву за грехи всего мира. Она представляет праведность по вере в Поручителя; она приглашает людей принять праведность Христа, которая выражается в послушании всем заповедям Божьим» (Свидетельство для проповедников и евангельских работников, 91.2).

Когда весть, данная Джоунсом и Вагонером была отвергнута лидерами церкви, Е.Уайт поддержала истину относительно заветов, представленную Вагонером:

«Прошлой ночью мне было показано (Богом), что доказательства, представленные относительно заветов, были ясными и убедительными. Вы сами (Урия Смит), брат Дэн Джоунс, Брат Портер и другие, исследуете сами эту тему, чтобы представить позицию относительно заветов, отличную от той, что была представлена братом Вагонером... Истина относительно заветов является ясной и будет воспринята беспристрастным, непредубеждённым умом и я

оказалась там, куда меня привёл Бог относительно этого вопроса (Письма 59-1890.18,19).

В этом контексте Джоунс представил Христа, как Вечного Священника, чьё служение было доступно на протяжении всей истории, а не только в период так называемого нового завета:

«Это (земное святилище) правда представляет священство Христа, но... скажем ли мы, что это представленное священство Христа было далеко от нас? Нет. Это священство в Иерусалиме, во святилище в пустыне, представляло священство, которое уже существовало по чину Мелхиседека? Ты будешь священник вовек по чину Мелхиседека? Нет, нет. «Ты — священник от вечности по чину Меохиседека». Не был ли Мелхиседек священником во дни Авраама? И не вечно ли священство Христа по чину Мелхиседека? Разве вы не видите, что вся эта система служений, данных Израилю, была дана им для того, чтобы убедить их в присутствии Христа тогда и для вечного спасения их душ (евангелие присутствовало в ветхом заветнем периоде), а не для спасения их душ восемьсот лет назад или две тысячи или четыре тысячи лет назад? Конечно, конечно, это так» (Бюллетень генеральной конференции, 1895 г., стр.477.6,7).

Писание представляет вечное священство Христа доброй вестью, так как Он — священник по праву Сына Божьего, рождённого в вечности (Евр.5:5).

В результате весть 1888 г.принесла больше света и Е.Уайт обосновала свой взгляд на священство Христа. Поместив Его в контекст Вечного Евангелия: «Священство Христа началось не только, когда человек согрешил, Он стал священником по чину Мелхиседека» (Манускрипт 43 б- 1891.5).

В годы после 1888 авдентисты закрыли двери перед Вечным Евангелием, лишив себя и весь мир света Божьего характера, как он раскрывался во Святом Святых. Так долго, как мы находимся вне вечного завета, Господь будет продолжать говорить к нам на языке ветхозаветнего служения смерти, где закон отражает нам наше природное лицо, заставляя нас бояться нашего Небесного Отца.

Это поэтому первая ангельская весть начинается с упоминания вечного завета. Вечный завет основан на верном понимании заветов, как представлено в вести 1888 г. Без понимания этого содержание оставшейся вести первого и затем второго и третьего ангела не может быть воспринята в полноте.

#### 7. Убойтесь Бога.

«И говорил он громким голосом: убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его, и поклонитесь Сотворившему небо и землю, и море и источники вод» (Откр.14:7).

Те, кто думает, что Богу требовалась жертва Его Сына на кресте, чтобы простить нас, всё ещё находятся во дворе Святилища, где приносятся «бесполезные жертвы» и где мы видим своё собственное отражение (Иаков 1:23) в зеркальном умывальнике (Исх.49:21). Первая ангельская весть адресована людям с таким пониманием и поэтому она начинается со слов: «Убойтесь Бога». Если, как Адам, я верю, что Бог является таким, как я сам, я действительно должен убояться Его и спрятаться в «кустах» моей собственной теории оправдания. Но если мы позволим служению смерти посредством закона 10 убедить нас, что мы грешны, тогда мы взыщем Сына Божьего и страх Божий станет для нас началом мудрости:

«Начало мудрости - страх Господень; разум верный у всех, исполняющих [заповеди Его]. Хвала Ему пребудет вовек» (Пс.110:10).

«Начало мудрости - страх Господень, и познание Святого — разум» (Прит.9:10.

Знание о мудрости Бога начинается с познания Сына Божьего, который является мудростью Бога (1 Коринф.1:24).

«Я, премудрость, обитаю с разумом и ищу рассудительного знания» (Прит.8:12). Господь имел меня началом пути Своего, прежде созданий Своих, искони; от века я помазана, от начала, прежде бытия земли. Я родилась, когда еще не существовали бездны, когда еще не было источников, обильных водою. Я родилась прежде, нежели водружены были горы, прежде холмов, когда еще Он не сотворил ни земли, ни полей, ни начальных пылинок вселенной. Когда Он уготовлял небеса, [я была] там. Когда Он проводил круговую черту по лицу бездны, когда утверждал вверху облака, когда укреплял источники бездны, когда давал морю устав, чтобы воды не

\_

 $<sup>^{10}</sup>$  Подробнее об этом читайте в книге «Служение смерти» на сайте maranathamediarussia.com

переступали пределов его, когда полагал основания земли: тогда я была при Нем художницею, и была радостью всякий день, веселясь пред лицем Его во все время (Прит.8:12, 22-30).

Владыка Вселенной не был один в Своей служении Своему творению. У Него был помощник – сослужитель, который мог понять Его цели и разделить с Ним радость заботы и любви ко всякому творению. «В начале было Слово и Слово было v Бога и Слово было Бог. Оно было в начале у Бога» Ин.1:1,2. Христос, Слово, Единородный Сын Божий, был одно с Отцом – одно по природе, характеру и целям – единственный, кто был посвящён во все Божьи советы и планы... И Сын Божий сказал о Себе: «Господь имел меня началом пути Своего, прежде созданий Своих, искони: от века я помазана, от начала. прежде бытия земли. Я родилась, когда еще не существовали бездны, когда еще не было источников, обильных водою. Я родилась прежде, нежели водружены были горы, прежде холмов, когда еще Он не сотворил ни земли, ни полей, ни начальных пылинок вселенной. Когда Он уготовлял небеса, [я была] там. Когда Он проводил круговую черту по лицу бездны, когда утверждал вверху облака, когда укреплял источники бездны, когда давал морю устав, чтобы воды не переступали пределов его, когда полагал основания земли: тогда я была при Нем художницею, и была радостью всякий день, веселясь пред лицем Его во все время» Притчи 8:22-30. (Патриархи и пророки 34.1).

# Приведя Своего Сына в вечности, Бог в Своей любви агапэ дал Ему всё:

«Все предано Мне Отцем Моим, и никто не знает Сына, кроме Отца; и Отца не знает никто, кроме Сына, и кому Сын хочет открыть» (Матф.11:27).

«Отец любит Сына и все дал в руку Его» (Иоан.3:35).

«Который есть образ Бога невидимого, рожденный прежде всякой твари; ибо благоугодно было [Отцу], чтобы в Нем обитала всякая полнота» (Кол.1:15, 19).

«В последние дни сии говорил нам в Сыне, Которого поставил наследником всего, чрез Которого и веки сотворил. Сей, будучи сияние славы и образ ипостаси Его и держа все словом силы Своей, совершив Собою очищение грехов наших, воссел одесную престола величия на высоте, будучи столько превосходнее Ангелов, сколько славнейшее пред ними наследовал имя» (Евр.1:2-4).

В лице Отца Вселенная не могла иметь пример послушания, так как не было никого над Ним и никого, кому Он мог подчиняться. И поэтому в Своей мудрости Он родил Сына до того, как всё было сотворено. Затем Он создал всё через Него и в лице Сына все сотворённые существа могли иметь совершенный пример послушания, благодарности и любви. Поэтому Иисус это «Я есть путь и истина и жизнь, и никто не приходит к Отцу, как только через Меня» (Ин.14:6). Так Бог мог дать Свой Святой Дух через Своего Сына всем сотворённым существам, ограждая их от опасности стать, как Всевышний в отношении силы и власти (как Люцифер).

«Смотря на Иисуса мы видим, что слава Отца заключается в том, чтобы отдавать. «Я ничего не творю Сам от Себя», сказал Христос; «Отец послал Меня и Я живу Отцом». «Я не ищу Себе славы, но славы пославшему Меня. Ин.8:28, 6:57, 8:50, 7:18. В этих словах обозначен великий принцип, являющийся законом во Вселенной. Всё, что Христос получил от Отца, Он принял, чтобы отдать. Поэтому в Его служении всякому творению в небесных дворах через возлюбленного Сына жизнь Отца изливается на всех, через Сына она возвращается к Источнику всего в потоках хвалы, радостного служения и любви. И так через Христа цикл благодеяний является полным, представляя характер великого Даятеля» (ЖВ 21.2).<sup>11</sup>

Только Единородный Сын Божий, рождённый от Вечности, демонстрирует любовь агапэ Отца, потому что эта любовь в отличие от любви эрос не ищет своего, но всегда отдаёт и не нуждается в том. Чтобы забирать, потому что она абсолютно стабильна в своей значимости. И поэтому Отец действует через Своего Сына в жизни Своих творений, делая Его «силой Божьей» (1 Коринф.1:24). Христос хорошо знает, что значит принять жизнь и отдать её и поэтому

\_

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Более подробную информацию о великом принципе, который является законом жизни вселенной, можно найти в книге «Мудрость Божия», доступной на сайте maranathamedia-russia.com

Христос является звеном, объединяющим всю Вселенную — «Им всё стоит» (Колосс.1:17). Христос, как Сын агапэ, является ключом к вечной жизни:

«И се, глас с небес глаголющий: Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение» (Матф.3:17).

«Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него, не погиб, но имел жизнь вечную» (Иоан.3:16).

«Всякий верующий, что Иисус есть Христос, от Бога рожден, и всякий, любящий Родившего, любит и Рожденного от Него» (1Иоан.5:1).

Когда Христос представлен тем, кто обладает независимой божественностью от Отца, Его позиция определяется на основании власти. Эта власть не происходит от божественной мудрости, как описано в Колосс.1:24, но от ложных идей сатаны. В этом случае понятие о Троице разрушает Божью любовь-агапэ, смешивая её с эрос, как представляет её глава католической церкви<sup>12</sup>:

«Бог является абсолютным и первичным источником всякой жизни; но этот универсальный принцип творения — Слово — является в то же время любящим. Эрос таким образом облагораживается , очищается так, что становится одно с агапэ. (Энциклика Папы Бенедикта 9 от 2005 г., Деос Каритас Эст «Бог есть любовь»).

Поэтому с призывом «Убойтесь Бога» первая ангельская весть приглашает нас принять Сына Бога таким, каков Он есть, чтобы мы могли последовать Его примеру и стать каналами для этой преображающей любви, которая изменяет нас в прекрасный образ Божий

«Кто не любит, тот не познал Бога, потому что Бог есть любовь. Любовь Божия к нам открылась в том, что Бог послал в мир

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Путешествие к святилищу, чтобы достичь чистой любви агапе через раскрытие Христа как единородного Сына, прекрасно прослеживается в личной истории Адриэна Ибенса в его книге «Мой возлюбленный», доступной на maranathamediarussia.com

Единородного Сына Своего, чтобы мы получили жизнь через Него. В том любовь, что не мы возлюбили Бога, но Он возлюбил нас и послал Сына Своего в умилостивление за грехи наши. Возлюбленные! если так возлюбил нас Бог, то и мы должны любить друг друга. Бога никто никогда не видел. Если мы любим друг друга, то Бог в нас пребывает, и любовь Его совершенна есть в нас» (1Иоан.4:8-11).

Поэтому первая ангельская весть в контексте вечного Евангелия призывает прославить истинного Бога. Бог раскрывается через Своего Сына и любовь Отца явлена в Его Сыне. Это наследие Сына Божьего, что доказывает, что агапэ Отца реально. Вся полнота божества Отца наследована и сыном. Поэтому истинные отношения Отца и Сына определяют значение агапэ Бога и важны для понимания характера Бога, что позволит нам воздать Ему славу.

### 8.Воздайте Ему славу.

«И говорил он громким голосом: убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его, и поклонитесь Сотворившему небо и землю, и море и источники вод» (Откр.14:7).

Слава Бога явлена в Его характере и закон также является отображением Его характера.

«[Моисей] сказал: покажи мне славу Твою. И сказал [Господь]: Я проведу пред тобою всю славу Мою и провозглашу имя Иеговы пред тобою, и кого помиловать - помилую, кого пожалеть — пожалею» (Исх.33:18-19).

«И вытесал Моисей две скрижали каменные, подобные прежним, и, встав рано поутру, взошел на гору Синай, как повелел ему Господь; и взял в руки свои две скрижали каменные. И сошел Господь в облаке, и остановился там близ него, и провозгласил имя Иеговы. И прошел Господь пред лицем его и возгласил: Господь, Господь, Бог человеколюбивый и милосердый, долготерпеливый и многомилостивый и истинный, сохраняющий милость в тысячи [родов], прощающий вину и преступление и грех, но не оставляющий без наказания, наказывающий вину отцов в детях и в детях детей до третьего и четвертого рода» (Исх.34:4-7).

Приглашение воздать Богу славу означает быть преобразованным согласно Его характеру, что приведёт ко взиранию на закон Божий, как на отражение Его характера. Это не когда мы обещаем соблюсти закон, как израилитяне, которые вскоре поклонились золотому тельцу (Исх.32:4), но процесс познания Бога, отображающий Его истинный характер, раскрытый в Его Сыне:

«Филипп сказал Ему: Господи! покажи нам Отца, и довольно для нас. Иисус сказал ему: столько времени Я с вами, и ты не знаешь Меня, Филипп? Видевший Меня видел Отца; как же ты говоришь, покажи нам Отца?» (Иоан.14:8,9).

«Потому что Бог, повелевший из тьмы воссиять свету, озарил наши сердца, дабы просветить [нас] познанием славы Божией в лице Иисуса Христа» (2Кор.4:6).

«Христос превознёс характер Бога, прославляя Его и отдавая Ему должное, в течении всего Его служения на земле, чтобы дать людям откровение относительно Бога. Во Христе людям было представлено отеческая забота и бесчисленные достоинства Отца. В Его молитве перед распятием Он сказал: «Я прославил Тебя на земле; Я совершил работу, которую Ты мне поручил». Когда предмет миссии Христа был достигнут — откровение миру относительно Бога — Сын Божий объявил, что Его работа завершена и что характер Отца явлен людям» (Знамения времени, 20 янв.1890 г., пар.9).

Но если мы читаем библейские истории, где Божьи суды представлены с жестокостью, которые мы приписываем характеру Бога, тогда мы обнаруживаем, что не приняли свидетельства Сына Божьего относительно Его Отца и что мы всё ещё находимся во дворе Святилища. Где мы видим закон, как отражение нашего собственного характера. Все случаи Божьих судов над грешниками должны быть пересмотрены и приведены в согласие с жизнью Христа на земле, потому что:

«Работа доброго Самарянина представляет миру миссию Христа. Наш Спаситель пришёл отобразить характер Бога, представить Его любовь человеку. Он действовал также, как Отец действовал во всех случаях. Христос проявил к нам любовь несравнимую с человеческой. Он умер, чтобы спасти тех, кто был Его врагами; он молился за своих убийц» (НМ, 1 окт., 1897, пар.7).

Для того, чтобы увидеть и отобразить славу Отца, как она явлена во Святом Святых, мы приглашены стать прилежными учениками, изучающими Библию. Учениками, которые приведут все тексты в согласие друг с другом, чтобы стало понятно, что Отец в действительности действует как Сын во всех чрезвычайных ситуациях,

включая последний суд над нечестивыми<sup>13</sup>. Тогда мы увидим всю красоту характера, который предлагается и нам.

«И взглянул я, и вот, Агнец стоит на горе Сионе, и с Ним сто сорок четыре тысячи, у которых имя Отца Его написано на челах» (Откр.14:1).

Когда мы поймём, что Сын Божий является выражением характера Отца, что Его образ был явлен на земле, мы найдём ключ к тому, чтобы воздать Отцу славу и получить Его печать. Убояться Бога и воздать Ему славу — это единственный путь к тому, чтобы получить Его печать, как описано в Откровении 14:1.

## 9. Час Суда

«И говорил он громким голосом: убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его, и поклонитесь Сотворившему небо и землю, и море и источники вод» (Откр.14:7).

Когда мы понимаем и принимаем характер Бога, как он был явлен Его Сыном на земле, тогда мы правильно воспринимаем то, как проходим во Святое Святых Небесного Святилища после 22 октября 1844 г.

"Я смотрел на эти рога, и вот, вышел между ними еще небольшой рог, и три из прежних рогов с корнем исторгнуты были перед ним, и вот, в этом роге были глаза, как глаза человеческие, и уста, говорящие высокомерно. Видел я, наконец, что поставлены были престолы, и воссел Ветхий днями; одеяние на Нем было бело, как снег, и волосы главы Его - как чистая волна; престол Его - как пламя огня, колеса Егопылающий огонь. Огненная река выходила и проходила пред Ним; тысячи тысяч служили Ему и тьмы тем предстояли пред Ним; судьи сели, и раскрылись книги. Видел я тогда, что за изречение высокомерных слов, какие говорил рог, зверь был убит в глазах моих, и тело его сокрушено и предано на сожжение огню. И у прочих зверей

\_

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Хороший пример такого всестороннего исследования можно найти в книге «Агапэ», доступной на сайте maranathamedia-russia.com

отнята власть их, и продолжение жизни дано им только на время и на срок. Видел я в ночных видениях, вот, с облаками небесными шел как бы Сын человеческий, дошел до Ветхого днями и подведен был к Нему. И Ему дана власть, слава и царство, чтобы все народы, племена и языки служили Ему; владычество Его - владычество вечное, которое не прейдет, и царство Его не разрушится» (Дан.7:8-14).

Этот суд наступает в ответ на ложную систему справедливости, представленную папством в средние века и она значит, «что, как мы судим, так и будем судимы, и что какой мерою мерим, такой и нам отмерится» (Мф.7:2). Будучи «человеком греха» (2 Фесс.2:3) папство представляет греховное понимание Божьего характера. Это мышление видит Божью славу и реку жизни, что является присутствием Бога и Его Сына через Его Дух (Откр.22:1), как огонь поядающий:

«Вид же славы Господней на вершине горы был пред глазами сынов Израилевых, как огонь поядающий» (Исх.24:17).

«Огненная река выходила и проходила пред Ним; тысячи тысяч служили Ему и тьмы тем предстояли пред Ним; судьи сели, и раскрылись книги» (Дан.7:10).

Слова «огненная река» в Даниила 7:10 в действительности означает сияющую реку, как упоминается в Откровении 22:1, но для ума с мышлением, упомянутым выше, она выглядит, как огненная река.

То, как суды исполняются над папством записано в истории 19 в. и показывает, как зверь убит и его тело отдано огню:

«Ужасное восстание (во время французской революции) был естественным результатом пренебрежения Римом Святого Писания. Это привело к тому, что миру было явлено ярчайшее свидетельство папской политики — то, к чему привело учение Рима на протяжении более, чем тысяча лет. Сокрытие Писания во время папского правления было предсказано пророками; и Давший Откровение также раскрыл, какое влияние «человека греха» окажет на саму Францию. Ангел Божий сказал: «Святой город будет попираем 42 месяца. И я дам силу двум Моим свидетелям и они будут

пророчествовать 1260 дней одетыми во вретище». Периоды, упомянутые здесь — «42 месяца» и «1260» дней — те же самые, представляющие период времени, во время которого церковь Христа подвергалась притеснениям Рима. Период 1260 лет папского владычества началось в 538 г.н.э. и окончилось в 1798 г. В то время Французская армия вошла в Рим и папа был пленён и умер в изгнании. Вскоре был избран новый папа и с тех пор папство более не имело такой власти, какой обладало раньше» (ВБ 266,3).

Репрессии, используемые Римом против Библии и изучающих её возвращаются к ней же (Пс.6:17) через естественное развитие событий во Франции. Не показательно ли то, что страна, которая однажды папству установить её власть в лице Кловиса и франков теперь первой взбунтовалась против её власти? Начало 1260 летнего периода отступления ознаменована поддержкой обратившегося из язычества в христианство царя в 508 г.(Дан.12:11), а не тогда, когда папство обрело свою власть в 538 г.(Откр.13:5). И теперь последствия отступления вернулись к самому папству через тех же людей, которой стали отвратительны её учения и вылились во французскую революцию.

«Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет» (Гал.6:7).

Это ясно показывает, что Суд нашего Небесного Отца не таков, каков наш суд и в образе из Даниила 7 мы видим, как наше мышление относительно суда отражается в Божьем законе. Когда в следующей главе Даниила показано, когда именно произойдёт восстановление Небесного Святилища и его чищения от язычества (ежедневное) и папства (мерзость запустения). Гавриилу было велено, возможно Самим Сыном Божьим дать объяснение относительно видения. Так впервые в книге используется иудейское слово для обозначения видения, которое имеет один корень со словом, используемым для женских зеркал, пожертвованных для умывальника:

И он изготовил умывальник из меди и основание его из меди, из зеркал женских, которые собрали с этой целью у двери скинии собрания.

«И услышал я от средины Улая голос человеческий, который воззвал и сказал: "Гавриил! объясни ему это видение (Н4758)!" (Дан.8:16).

(\*Стронг на еврейском\*)
4759 mar`ah mar`aw женский род
4758; видение; также «зеркало» стекло, чтобы смотреть, видение.
См.на еврейском под номером
04758.

(\*Стронг на еврейском\*)
4758 mar`eh mar-eh от 7200;
взгляд (действие взирания);
также появление (видимая
вещь), (реальный или образный)
образ (особенно, если
привлекательный) или видение.

Со второй по седьмую главы Даниила написаны на арамейском, очевидно для того, чтобы достичь большую аудиторию. С восьмой по двенадцатую главы — на еврейском языке. Видение суда находится в части книги, написанной на арамейском языке, в то время как его объяснение через видение храма продолжено в части, написанной на иврите. Эта последовательность книги показывает, что мы, как Даниил, приглашены увидеть за видением зеркала истинный образ нашего Небесного Отца. О котором Сын Божий говорит:

«Ибо Отец и не судит никого, но весь суд отдал Сыну» (Иоан.5:22).

Наш Небесный Отец не осуждает никого, но каждый сам выносит себе приговор согласно его отношения к свидетельству Сына Бога относительно характера Его Отца во время Его пребывания здесь на земле. В этом смысле фраза «час суда Его» должна быть понята, как время, когда человечество приглашено для того, чтобы судить на основании свидетельства Его Сына, каков Бог:

«В день, когда, по благовествованию моему, Бог **будет судить** тайные [дела] человеков через Иисуса Христа» (Рим.2:16).

«Не судите, да не судимы будете, ибо каким судом судите, [таким] будете судимы; и какою мерою мерите, [такою] и вам будут мерить» (Матф.7:1-2).

Будучи на земле Иисус явил природу Божьего Суда и как он отличается от понимания, внушённого сатаной с его ложной системой справедливости:

«Вы судите по плоти; Я не сужу никого. А если и сужу Я, то суд Мой истинен, потому что Я не один, но Я и Отец, пославший Меня» (Иоан.8:15-16).

«И если кто услышит Мои слова и не поверит, **Я не сужу его**, ибо Я пришел не судить мир, но спасти мир. Отвергающий Меня и не принимающий слов Моих **имеет судью себе: слово, которое Я говорил, оно будет судить его в последний день» (Иоан.12:47-48).** 

В истории с женщиной, взятой в прелюбодеянии, мы имели модель следственного суда, проходящего во Святом Святых. Когда вы читаете, обратите внимание на то, обвинял ли Иисус кого-либо лично,

«Тут книжники и фарисеи привели к Нему женщину, взятую в прелюбодеянии, и, поставив ее посреди, сказали Ему: Учитель! эта женщина взята в прелюбодеянии: а Моисей в законе заповедал нам побивать таких камнями закон отображает мышление человека): Ты что скажешь? Говорили же это, искушая Его, чтобы найти что-нибудь к обвинению Его (дух осуждения). Но Иисус, наклонившись низко, писал перстом на земле, (книги раскрыты) не обращая на них внимания. Когда же продолжали спрашивать Его, Он, восклонившись, сказал им: кто из вас без греха, первый брось на нее камень. И опять, наклонившись низко. писал на земле. Они же, услышав [то] и будучи обличаемы совестью, стали уходить один за другим, начиная от старших до последних (они обвинили сами себя, потому что не верили, что Бог не прощает – Иак.2:13) ; и остался один Иисус и женщина, стоящая посреди. Иисус, восклонившись и не видя никого. кроме женщины, сказал ей: женщина! где твои обвинители? никто не осудил тебя? (Он спросил её о том, что она думает о Божьем характере). Она отвечала: никто. Господи. Иисус сказал ей: и Я не осуждаю тебя; иди и впредь не греши» (Иоан.8:3-11).

«Но Иисус знал, с какой целью Ему представили это дело; Он читал сердечные секреты и историю жизни каждого человека, оказывающегося в Его присутствии. Он наклонился и, не обращая на них внимание, начал писать пальцем на песке. Иисус писал на песке

конкретные грехи обвинителей женшины, от самого старшего до самого младшего. Через некоторое время фарисеи начали терять терпение от того, что Иисус затягивает решение дела и подошли ближе. Но когда они увидели написанное на песке, страх и удивление овладели ими. Люди увидели, как изменилось выражение лица обвинителей и подались вперёд, чтобы узнать, что могло вызвать такой страх и стыд... Затем Иисус «поднялся и сказал: тот, кто без греха, пусть первый бросит камень. И наклонившись, писал снова». Обвинители увидели, что Иисус не только знал их прошлые грехи и давние секреты, но Ему также была известна цель, с которой к нему привели женщину, и Его безмерная мудрость раскрыла их скрытые планы. Они теперь испугались, что Иисус обнародует их грех и поэтому «будучи обвиняемы своей собственной совестью, ушли один за одним, начиная от самого старшего до самого младшего; остался один Иисус и женщина, стоящая посреди» (Дух пророчества, т.2, 350.2).

Здесь явлен пример того же самоосуждения, которое произойдёт в конце финального суда.

«В то время, как Святый на троне медленно перелистывает страницы памятной книги, Его глаза останавливаются на делах людей; Его взгляд, кажется, проникает до глубины души и в тот же самое время каждое слово и действие их ясно всплывает в их памяти. Дрожь охватывает их и их лица бледнеют... Каждый взор обращён на Того, Кто восседает на троне и Его благородный взгляд вызывает трепет в сердце, потому что они осуждают себя без слов. В великой душевной тоске каждый выносит себе приговор сам и с ужасающей очевидностью осознаёт, что сам отверг драгоценный дар вечной жизни» (РНО43 3.1).

Итак через свет, данный на протяжении всей истории Божьего народа, и на основании свидетельства Сына Божьего о Своём Отце, мы приглашены судить о том, каков наш Отец на самом деле. В течении 1290 лет отступления скрывали истину о том, что Иисус — это Сын Божий. Маленький рог был осуждён и его власть была отнята его старшим сыном — Францией. Именно тогда была возрождена доктрина о Единородном Сыне Божьем в США, где христианский союз

играл важную роль. Некоторые из адвентистких лидеров пришли из этого союза.

Благодаря этой доктрине о Единородном Сыне Божьем адвентисткому движению была открыта дверь, как членам Филадельфийской церкви, во Святое Святых. Церковь замедлила, но один юбилейный цикл приводит нас к кульминации послания 1888 г. через проповедь Джоунса в 1893 г. Это послание открыло путь истине характере Божьем, как это было преподнесено адвентисткого служителя Дж.Фифилда «Бог есть любовь»<sup>14</sup>. С истиной о Божьем характере может начаться истинный суд относительно Бога и каждый будет судим относительно того, как он судит о Нём.

«Таким образом при принятии решения суда над живыми во время провозглашения вести «ибо наступил час суда Его», становится очевидно, что не существует длинного судебного процесса и взвешиваний всех «за» и «против», но это скорее определение состояния каждого человека согласно его собственного выбора. Таким, какой он оказывается во время кризиса, таким он и останется навечно. Если он праведен, суд провозглашает это: «святой, да освящается ещё». И эти слова произносятся, потому что он уже таковой и будет таковым. Если он неправеден, тогда суд провозглашает «неправедный да делает неправду ещё». И это говорится, потому что он именно таков сейчас и останется таковым и потом. Кризис обнаруживает его состояние и таким образом подтверждает «неправедный да делает неправду ещё» А.Джоунс, Великие нации сегодня, стр.243.2

Давайте примем этот свет и рассудим верно, так как каким судом мы судим Небесного Отца, таким и мы будем судимы. То, как мы воспринимаем Бога, будет иметь непосредственное отношение к тому, как мы будем действовать и в результате, как мы действуем и судим, мы будем судимы. Давайте внимательно посмотрим на следующие стихи в свете Христа, а не наших ложных представлений, унаследованных от сатаны:

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Загрузите эту книгу с сайта Maranathamedia.com

«Блаженны милостивые, ибо они помилованы будут. Блаженны чистые сердцем, ибо они Бога узрят. Блаженны миротворцы, ибо они будут наречены сынами Божиими» (Матф.5:7-9).

«Но вы любите врагов ваших, и благотворите, и взаймы давайте, не ожидая ничего; и будет вам награда великая, и будете сынами Всевышнего; ибо Он благ и к неблагодарным и злым. Итак, будьте милосерды, как и Отец ваш милосерд» (Лук.6:35-36).

Важно отметить, что во время провозглашения вестей Джоунсом в 1893 г.засиял свет о субботе и об этом мы поговорим в следующей главе.

## 10. Воздайте славу Творцу

«И говорил он громким голосом: убойтесь Бога и воздайте Ему славу, ибо наступил час суда Его, и поклонитесь Сотворившему небо и землю, и море и источники вод» (Откр.14:7).

Эта часть послания первого ангела почти цитирует четвёртую заповедь:

«Помни день субботний, чтобы святить его; шесть дней работай и делай всякие дела твои,а день седьмой - суббота Господу, Богу твоему: не делай в оный никакого дела ни ты, ни сын твой, ни дочь твоя, ни раб твой, ни рабыня твоя, ни скот твой, ни пришлец, который в жилищах твоих; ибо в шесть дней создал Господь небо и землю, море и все, что в них, а в день седьмой почил; посему благословил Господь день субботний и освятил его» (Исх.20:8-11).

Когда адвентисты вошли верой во Святое Святых в 1844 г.и увидели ковчег завета с двумя скрижалями Божьего закона и сияющие 10 заповедей, где четвёртая заповедь сияла ярче остальных:

«Первые четыре заповеди на первой скрижали сияли ярче, чем остальные шесть. Но четвёртая заповедь, относительно субботы, сияла ярче всех; потому что суббота была отделена для того, что святить святое имя Божье (характер)» (Ранние произведения 32.3).

В начале великой борьбы Люцифер заявил, Бог навязывает Свой закон и принуждает следовать ему. С таким пониманием суббота выглядит ненужным ограничением. К сожалению, когда адвентисты, как израилитяне на Синае, решили соблюдать закон Божий своими собственными силами, они начали смотреть на закон так, как представил его Люцифер. Когда Бог в Своей милости послал весть оправдания верой, мы были приглашены также и восстановить верное представление о субботе:

«Суббота содержит живой образ Иисуса и Его присутствия. Это необходимо для человека и человек, который верит в Иисуса Христа, может приобрести все преимущества от этого. В дополнение к благословениям, получаемым от Господа, входя в субботний день, он приобретает дополнительные благословения от Него... Он знает. А.Джоунс. (Бюллетень Ген.Конференции 1893 г., стр.455.10).

С субботой приходит дополнительное благословение от присутствия Христа. Это в действительности средство запечатления Богом Своего народа в Его образ:

«Дал им также субботы Мои, чтобы они были **знамением** между Мною и ими, **чтобы знали, что Я Господь, освящающий их**» (Иез.20:12).

Через субботу Бог приглашает нас приобрести опыт оправдания по вере, не полагаясь на наши собственные попытки обрести спасение. Наши собственные попытки обрести спасение не являются тем, что задумал для нас Бог, и происходят от веры в независимый источник жизни, к которой мы обретаем значимость от своих дел. Вместо этого, праведность Христа — суббота — является опытом вхождения в покой верой и опытом благодарности, которые дарует Его Дух:

«Ибо так говорит Господь Бог, Святый Израилев: оставаясь на месте и в покое, вы спаслись бы; в тишине и уповании крепость ваша; но вы не хотели» (Ис.30:15).

Если мы правильно понимаем трёхангельскую весть, результатом будет соблюдение Божьих заповедей через веру Иисуса:

«Здесь терпение святых, соблюдающих заповеди Божии и веру в Иисуса» (Откр.14:12).

Природный человек не обладает такой верой в самом себе, так как он не знает Отца и не доверяет Ему. В этом смысле Сын Божий является автором веры — первый, кто имел веру в Бога и единственный, через кого все могут иметь её. Так как только Единородный Сын Божий знает Отца так, как никто другой:

"Я помазал Царя Моего над Сионом, святою горою Моею; возвещу определение: Господь сказал Мне: Ты Сын Мой; Я ныне родил Тебя» (Пс.2:6-7).

«Взирая на начальника и совершителя веры Иисуса, Который, вместо предлежавшей Ему радости, претерпел крест, пренебрегши посрамление, и воссел одесную престола Божия» (Евр.12:2).

«Все предано Мне Отцом Моим, и никто не знает Сына, кроме Отца; и Отца не знает никто, кроме Сына, и кому Сын хочет открыть» (Матф.11:27).

С этой совершенной верой и радостью о воле Своего Отца Сын Божий создал всю Вселенную и также наш мир:

«Я желаю исполнить волю Твою, Боже мой, и закон Твой у меня в сердце» (Пс.39:9).

«И сказал Бог: сотворим человека по образу Нашему по подобию Нашему, и да владычествуют они над рыбами морскими, и над птицами небесными, и над скотом, и над всею землею, и над всеми гадами, пресмыкающимися по земле» (Быт.1:26).

«Сын был особенно вовлечён в сотрудничество с Ним в предстоящем процессе сотворения земли и каждого живого существа на земле. Его Сын исполнил Его волю и планы и ничего не творил Сам от Себя. Отец наполнял Его (Дух Пророчества т.1, 17.2).

«После того, как была сотворена земля и животные на ней, Отец и Сын выполнили свои планы, задуманные до падения сатаны, чтобы сотворить человека по образу Своему. Они вместе сотрудничали в деле творения земли и всякого живого существа на ней. И теперь Бог

**говорит Своему Сыну «Сотворим человека по образу нашему»** (Дух пророчества 24.2).

«Господь имел меня началом пути Своего, прежде созданий Своих, искони; от века я помазана, от начала, прежде бытия земли. Я родилась, когда еще не существовали бездны, когда еще не было источников, обильных водою. Я родилась прежде, нежели водружены были горы, прежде холмов, когда еще Он не сотворил ни земли, ни полей, ни начальных пылинок вселенной. Когда Он уготовлял небеса, [я была] там. Когда Он проводил круговую черту по лицу бездны, когда утверждал вверху облака, когда укреплял источники бездны, когда давал морю устав, чтобы воды не переступали пределов его, когда полагал основания земли:тогда я была при Нем художницею, и была радостью всякий день, веселясь пред лицем Его во все время, веселясь на земном кругу Его, и радость моя [была] с сынами человеческими» (Прит.8:22-31).

«Который есть образ Бога невидимого, рожденный прежде всякой твари; ибо Им создано все, что на небесах и что на земле, видимое и невидимое: престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли, все Им и для Него создано» (Кол.1:15-16).

Испытываем ли мы ту же радость, которую имел Сын Божий, когда Отец сотворил всё через Него и в Нём? В действительности эта радость от отношений с Богом и Его Сыном предлагается нам каждую субботу:

«Так совершены небо и земля и все воинство их. И совершил Бог к седьмому дню дела Свои, которые Он делал, и почил в день седьмый от всех дел Своих, которые делал.И благословил Бог седьмой день, и освятил его, ибо в оный почил от всех дел Своих, которые Бог творил и созидал» (Быт.2:1-3).

«Если ты удержишь ногу твою ради субботы от исполнения прихотей твоих во святый день Мой, и будешь называть субботу отрадою, святым днем Господним, чествуемым, и почтишь ее тем, что не будешь заниматься обычными твоими делами, угождать твоей прихоти и пустословить, -то будешь иметь радость в Господе, и Я возведу тебя на высоты земли и дам вкусить тебе наследие Иакова, отца твоего: уста Господни изрекли это» (Ис.58:13,14).

«Ибо и нам оно возвещено, как и тем; но не принесло им пользы слово слышанное, не растворенное верою слышавших. А входим в покой мы уверовавшие, так как Он сказал: "Я поклялся в гневе Моем, что они не войдут в покой Мой", хотя дела [Его] были совершены еще в начале мира» (Евр.4:2-3).

Хотя Бог и Его Сын приостановили цикл недельного творения, созидательная сила Божья для преобразования человека в Его образ предлагается нам постоянно и проявляется особенно через субботу. Поэтому Иисус исцелив человека, парализованного в течении 38 лет, сказал, что Его Отец продолжал труд в субботу (Ин.5:17). Два посланника, принесшие адвентистам весть об оправдании по вере ясно показали связь между радостью Бога и Его Сына в начале и в продолжении искупления мира. Комментируя первую ангельскую весть, Вагонер говорит:

«Здесь мы можем ясно увидеть тот факт, что проповедь Евангелия находится в связи с проповедью о Боге-Творце и призывом воздать Ему славу... Мы также узнаём, что Евангелие — это добрые вести о спасении нас Иисусом Христом. Евангелие заключается в проповеди распятого Христа... Проповедь распятого Христа — это проповедь о силе Божьей и таким образом проповедь Евангелия, так как Евангелие — это сила Божья. И это находится в гармонии с мыслью, что проповедь Евангелия — это возвышение Бога, как Творца, потому что сила Бога — это Его сила созидания, и Христос является тем, через кого было всё сотворено.... (творение крестом). Поэтому проповедь Вечного Евангелия — это проповедь о Христе, созидательной силе Божьей, благодаря которой всё получает жизнь. И вся власть, которой Христос спасает людей от греха, это та же самая сила, которой Он творил миры» (Вечный Завет, стр.21-23).

Но суббота, как время, когда Духом Христовым нам даруется доверие, восстановление сил и радость, не ограничивается только недельной субботой. Левит 23 представляет целую серию данных Богом сроков, что является продолжением принципа субботы:

«Объяви сынам Израилевым и скажи им о праздниках Господних, в которые должно созывать священные собрания. Вот праздники Мои: шесть дней можно делать дела, а в седьмой день суббота покоя,

священное собрание; никакого дела не делайте; это суббота Господня во всех жилищах ваших» (Лев.23:2-3).

В перечне Божьих сроков суббота представлена главой. Это потому что этот праздник является отражением принципа «источник и канал», основанного на отношениях Отца и Сына. Понимая истинное значение субботы, мы также понимаем и другие установленные сроки:

«И снова людям напомнили о святых установлениях субботы. Были установлены ежегодные праздники, во время которых люди должны были собираться пред лицом Божьим, принося Ему их приношения и благодарность и первые плоды. Предмет всех этих установлений был разьяснён; …всё было дано для блага Израиля. Господь сказал: «Вы будете у Меня святым народом…» (Патриархи и пророки 311.2).

Но этот опыт возможен только тогда, когда мы имеем понимание гармоничных отношений между законом и Евангелием, как оно существует между законом и книгой закона (Втор.31:26). Иначе мы уйдём либо в либерализм, либо в законничество. Мы призваны соблюдать Божий закон вместе с Его заповедями и установлениями, не как рабы, но как сыновья и дочери Божьи через Дух Сына Божьего.

«Помните закон Моисея, раба Моего, который Я заповедал ему на Хориве для всего Израиля, равно как и правила и уставы. Вот, Я пошлю к вам Илию пророка пред наступлением дня Господня, великого и страшного. И он обратит сердца отцов к детям и сердца детей к отцам их, чтобы Я, придя, не поразил земли проклятием» (Мал.4:4-6).

Бог раскрывает нам всё больше, даруя Духа Христового, даруемого в определённые сроки через субботние благословения для тех, кто принимает её верой. Числа 28 и 29 содержат точное количество всё увеличивающихся жертв и мер муки и масла. Более детальное изучение этого можно найти в книге «Живой Хлеб с Небес» Удаление записей о наших грехах из небесного святилища с день искупления относится к получению освежения от присутствия Господа.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Maranathamedia.com

«Итак покайтесь и обратитесь, чтобы загладились грехи ваши, да придут времена отрады от лица Господа, и да пошлет Он предназначенного вам Иисуса Христа» (Деян.3:19-20).

Не является совпадением то, что через папскую систему сатана намеревался изменить не только субботу, но и праздничные времена, лишив таким образом Божий народ радостного присутствия Господа:

«против Всевышнего будет произносить слова (папство) и угнетать святых Всевышнего; даже возмечтает отменить у них [праздничные] времена и закон, и они преданы будут в руку его до времени и времен и полувремени» (Дан.7:25).

Утверждается, что восстановление полноты субботы во время скорби связано с излитием Духа и это вызовет гнев у отступивших церквей и номинальных адвентистов:

«Я видела, что у Бога есть дети, которые не понимают и не чтят субботу. Они не отвергали свет, излитый на них. И с началом время скорби мы были вдохновлены Духом Святым и вышли вперёд и провозглашали о субботе. Это вызвало гнев у церквей и номинальных адвентистов в то время, как они пытались опровергнуть истину о субботе. И в это время избранные Божьи ясно увидели, что мы обладаем истиной и они вышли и были преследуемы вместе с нами. Я видела мечь, голод, мор и великое замешательство на земле» (Ранние произведения 33).

Эти события в начале времени скорби повторят историю выхода Израиля из Египта:

«Все это происходило с ними, [как] образы; а описано в наставление нам, достигшим последних веков» (1Кор.10:11).

«После сего Моисей и Аарон пришли к фараону и сказали: так говорит Господь, Бог Израилев: отпусти народ Мой, чтоб он совершил Мне праздник в пустыне. Но фараон сказал: кто такой Господь, чтоб я послушался голоса Его [и] отпустил Израиля? я не знаю Господа и Израиля не отпущу. Они сказали: Бог Евреев призвал нас; отпусти нас в пустыню на три дня пути принести жертву Господу, Богу нашему, чтобы Он не поразил нас язвою, или мечом. И сказал им царь

Египетский: для чего вы, Моисей и Аарон, отвлекаете народ от дел его? ступайте на свою работу. И сказал фараон: вот, народ в земле сей многочислен, и вы отвлекаете его от работ его» (Исх.5:1-5).

Моисей восстановил сначала соблюдение субботы перед выходом из Египта, а затем обратился к фараону с просьбой отпустить их, чтобы совершить праздник. Итак, в конце времени Божий народ будет сокрыт под сенью Всемогущего и язва не коснётся его жилищ (Пс.91:1,10), когда разрушитель, сатана, приблизится, чтобы погубить поклоняющихся зверю:

«Когда завершится проповедь вести третьего ангела, милость Божья оставит грешных жителей земли. Народ Божий совершил своё дело: он получил «поздний дождь», «отраду от лица Господня», и грядущему часу испытания. приготовился Ангелы перемещаются по небу. Ангел, возвратившийся с земли, объявляет, что его дело окончено, мир подвергнут последнему испытанию, и все, кто оказался верен Божественным заповедям, получил «печать Божью». Тогда Иисус прекращает Своё посредническое служение в небесном святилище, Он поднимает руки и говорит громким голосом: «Свершилось!». И всё небесное воинство снимает свои венцы при Его торжественном заявлении: «Неправедный пусть ещё делает неправду; нечистый пусть ещё сквернится; праведный да творит правду ещё, и святый да освящается ещё» (Откр.22:11). Участь каждого решена – к жизни или же к смерти. Христос совершил дело примирения Своего народа и изгладил его грехи. Число Его подданных умножилось; «царство же и власть, и величие царственное во всей поднебесной» будет дано наследникам спасения, и Иисус должен царствовать как царь царей и Господь Господствующих.

Когда Христос оставит святилище, земля погрузится во тьму. В то ужасное время праведники будут жить перед лицом святого Господа без Ходатая. Ничто не будет сдерживать нечестивых и сатана получит неограниченную власть над нераскаявшимися. Долготерпению Божьему пришёл конец. Мир отверг Его благодать, презрел Его любовь и попрал Его закон. Время благодати для нечестивых закончилось. Дух Божий, которому они так упорно сопротивлялись, наконец взят от земли. Лишённые покрова Божественной милости, они оказались беззащитными во власти врага. Сатана тогда ввергнет

жителей земли в последнюю великую скорбь. Как только ангелы перестанут удерживать свирепые ветры человеческих страстей, разыграются все враждебные стихии. Весь мир подвергнется более страшным разрушениям, чем Иерусалим в древности» (ВБ 613, 614).

Становится очевидным, что то что Писание называет гневом Божьим, не является непосредственным наказанием, исходящим от Бога, но окончательным отвержением нечестивыми последней вести милости Духа Божьего. Победа «над зверем» (папством) и его «образом» (союзом церквей и государства) и его «знака» (ложной субботы) будет одержана Божьим народом через преобразование своего характера с помощью Духа Святого, который будет дан в большей мере относительно субботы и её выражением: всеми установленными Богом временами и сроками.

«И увидел я иное знамение на небе, великое и чудное: семь Ангелов, имеющих семь последних язв, которыми оканчивалась ярость Божия. И видел я как бы стеклянное море, смешанное с огнем; и победившие зверя и образ его, и начертание его и число имени его, стоят на этом стеклянном море, держа гусли Божии, и поют песнь Моисея, раба Божия, и песнь Агнца, говоря: велики и чудны дела Твои, Господи Боже Вседержитель! Праведны и истинны пути Твои, Царь святых!» (Откр.15:1-3).

# 11. Что ведёт к падению Вавилона?

«И другой Ангел следовал за ним, говоря: пал, пал Вавилон, город великий, потому что он яростным вином блуда своего напоил все народы» (Откр.14:8).

Как мы видели ранее, падение Вавилона было провозглашено той же самой рукой, написавшей слова на стене во дворце Валтасара и она же, когда Иисус воскликнул: «Совершилось», разорвала от верху до низу завесу, которая разделяла Святое от Святого Святых в земном храме. Всю Свою жизнь, полную сочувствия, доброты и любви через жертву на кресте, Иисус подтвердил то, чему учил в Своей проповеди на горе относительно характера Своего Отца:

«Вы слышали, что сказано: люби ближнего твоего и ненавидь врага твоего. А Я говорю вам: любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящим вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас, да <u>будете сынами Отца вашего Небесного</u>, ибо Он повелевает солнцу Своему восходить над злыми и добрыми и посылает дождь на праведных и неправедных. Ибо если вы будете любить любящих вас, какая вам награда? Не то же ли делают и мытари. И если вы приветствуете только братьев ваших, что особенного делаете? Не так же ли поступают и язычники? Итак <u>будьте совершенны</u>, как совершен Отец ваш Небесный» (Матф.5:43-48).

Всё же полное падение Вавилона не могло произойти до того, пока на земле не было народа, который отобразит Его характер в полноте. Когда Вечное Евангелие проповедано таким образом, тогда мерзость запустения через ложную сатанинскую систему справедливости будет полностью удалена; ибо хотя папа был схвачен в 1798 г., но в 1844 г. протестантсткие церкви показали, что они являются дочерьми Вавилона из-за отвержения вести о скором пришествии Христа. Первая весть была проповедана так, что Вавилон окончательно. Отступление относительно понимания Божьего всё ещё живёт в сердцах миллионов и поэтому рана папства почти полностью исцелена (Откр.13:3). Поэтому говоря о проповеди Евангелия в конце времени, Иисус показывает, что отступление всё ещё будет присутствовать.

«И проповедано будет сие **Евангелие Царствия** по всей вселенной, во свидетельство всем народам; и **тогда придет конец**. Итак, **когда увидите мерзость запустения**, реченную через пророка Даниила, стоящую на святом месте, - читающий да разумеет» (Матф.24:14-15).

Трёхангельская весть должна быть понята и проповедана в точности и в связи с Вечным Евангелием показывает:

- 1. Гармоничное отношение между Ветхим и Новым заветом (договорами) согласно модели отношений между Отцом и Сыном (источник и канал, корень и плод) как вечный завет (Евреям 13:20).
- 2. Страх Божий является началом мудрости Божьей, которой является Сын Божий Сын чистой любви агапэ Отца (1 Кор.1:24, 1 Ин.4:9-11, 2 Ин.1:1-3).
- 3. Слава Божья это отражение истинного, ненасильственного характера нашего Небесного Отца так, как он явлен Его Сыном на земле (Ин.17:3,4).
- 4. Суд Божий, как время в который мы приглашены получить полноту усыновления через Дух Сына Божьего, чтобы мы могли увидеть, что «нет осуждения тем, которые во Христе Иисусе» (Рим.8:1), потому что мы увидим Отца не так, как Он отображён в нашем мышлении, но так, как явлен Своим Сыном Тем, кто не осуждает никого, но уважает волю всех судить самих себя согласно их пониманию Божьего характера. Так любовь Божья, который приходит к нам через Своего Сына, действительно показывает нам, что нам нечего бояться, потому что страх несёт осуждение сам в себе и таким образом мы можем обрести уверенность в День Суда (1 Кор.13:12, Ин.5:22, 1 Ин.4:15-18).
- 5. Суббота, как храм во времени, благодаря которому Бог присутствует с нами через Своего Сына, который находит радость и удовлетворении в процессе творения и покоится в недре Отчем, который постоянно подтверждает Свою идентичность во взаимоотношениях с Ним (Отцом), а не через Свои достижения. Дар Духа Святого Единородного Сына Божьего на протяжении всего времени понимается, как продолжение принципа субботы (Лев.26:2; 23:1-3, Мф.11:25-30).

Когда эти моменты представлены в трёхангельской вести, тогда мы будем проповедовать её в истинном контексте Вечного Евангелия. И это означает, что падение Вавилона произойдёт через отображение Божьего характера в нас — «Христос в вас- упование славы» (Колос.1:27). Послушайте текст уникальной песни тех, к о победил зверя, его образ и его знак, кто полностью воспринял принципы первой ангельской вести в контексте Вечного Евангелия:

«И поют песнь Моисея, раба Божия, и песнь Агнца, говоря: велики и чудны дела Твои, Господи Боже Вседержитель! Праведны и истинны пути Твои, Царь святых! **Кто не убоится Тебя** (убояться Бога), Господи, и не **прославит имени Твоего** (отобразить Его характер)? ибо Ты един свят. Все народы **придут и поклонятся** пред Тобою (сотворившим небо и землю), ибо **открылись суды Твои** (настоящая природа судов). **И после сего я взглянул, и вот, отверзся храм скинии свидетельства на небе»** (Откр.15:3-5).

Когда эта песня о Вечном Евангелии будет исполнена Духом Христа в сердце, Святой Дух будет дан, так как всему миру будет явлен характер Отца Небесного в полноте. К сожалению, большинство людей в мире, видя эту славу, выберут отвернуться от неё. Делая это, они сами ознаменуют окончание времени испытания для себя и за этим последуют язвы.

# 12.Вино блудницы обращается в гнев Божий.

«И другой Ангел следовал за ним, говоря: пал, пал Вавилон, город великий, потому что он **яростным** вином блуда своего напоил все народы» (Откр.14:8).

«И третий Ангел последовал за ними, говоря громким голосом: кто поклоняется зверю и образу его и принимает начертание на чело свое, или на руку свою,тот будет пить вино ярости Божией, вино цельное, приготовленное в чаше гнева Его, и будет мучим в огне и сере пред святыми Ангелами и пред Агнцем; и дым мучения их будет восходить во веки веков, и не будут иметь покоя (суббота) ни днем, ни ночью поклоняющиеся зверю и образу его и принимающие начертание имени его» (Откр.14:9-11).

«После сего я увидел иного Ангела, сходящего с неба и имеющего власть великую; земля осветилась от славы его (характер Божий отражён Его народом в соответствии с вечным евангелием). И воскликнул он сильно, громким голосом говоря: пал, пал Вавилон, великая [блудница], сделался жилищем бесов и пристанищем всякой всякому нечистому ДVXV, пристанищем нечистой отвратительной птице; ибо яростным вином блудодеяния своего она напоила все народы,и цари земные любодействовали с нею, и купцы земные разбогатели от великой роскоши ее. И услышал я иной голос с неба, говорящий: выйди от нее, народ Мой, чтобы не участвовать вам в грехах ее и не подвергнуться язвам ее» (Откр.18:1-4).

Время от второй до четвёртой ангельской вести — это результат задержки Божьего остатка в их неудачных попытках явить Вечное Евангелие из-за непонимания трёхангельской вести:

«Если бы они (первые адвентисты) всё еще доверяли направляющей ими руке, которая вела их всё это время в прошлом, они бы увидели спасение Божье. Если бы все, кто трудился совместно в работе по провозглашению вести 1844 г, приняли бы весть третьего ангела в силе Духа Святого, тогда Господь бы объединился бы с их усилиями. Поток света был бы ниспослан на землю. Много лет назад жители земли были бы предупреждены и завершающая работа была

бы совершена и Христос пришёл бы для искупления Его народа (ВБ 457).

«Мы видим работу особой важности, которую нам надо совершить. Нам необходимо молиться, как никогда прежде, о водительстве Святого Духа. Давайте взышем Господа всем сердцем дабы нам найти Его. Мы получили свет трёхангельской вести и нам нужно теперь выступить вперёд и занять определённую позицию относительно истины. Четырнадцатая глава книги Откровения является главой величайшей важности. Это Писание вскоре будет понято в полноте и послание, данное Иоанну, будет повторено более определённо. Пророчества из 18 гл.Откровения скоро исполнятся. Во время провозглашения третьей ангельской вести "др«гой ангел» должен «сойти с неба, имея большую власть» и земля должна «осветиться от славы Божьей». Дух Божий так чудно благословит Свои сосуды, что мужчины, женщины и дети воздадут славу и благодарение Богу, наполняя земля наполнится познанием Бога и Его непревзойдённой славой (характер), как воды покрывают землю» (Ревью энд Геральд, 13 окт., 1904 г. пар.1-3).

#### Нам говорится, что это повторит миссию Христа на земле:

«Когда Иисус начал свою общественную деятельность на земле, он очистил храм от религиозного обмана. Среди последних событий Его служения было повторное очищение храма. Поэтому в последней работе по предупреждению земли два последних призыва обращены к церкви. Вторая ангельская весть «Пал, пал Вавилон, город великий, потому что он напоил все народы вином блудодеяния своего». И громкий клич третьего ангела — это голос с неба, говорящий «Выйди из неё, народ Мой, чтобы вам не быть соучастниками в её грехам и не подвергнуться её язвам. Ибо грехи её достигли небес и Бог воспомянул её беззакония» (Материалы 1888 г., 1078.7).

Движение в храме было проблемой, которое началось, когда Люцифер отверг Единородного Сына Божьего и представил ложь об источнике жизни и праведности в самом себе (Иезек.28:16,18). Это изза того, что переход предполагается вне идентичности и ценности наших отношений, как сыновей и дочерей Божьих. Когда появляется вера в то, что мы можем предложить что-то другое в обмен на чувство

собственной признания нашей значимости (1 Кор.4:7). (15). Окончательное очищение храма в свете всё увеличивающейся вести четвёртого ангела имеет цель восстановить в нас веру Иисуса полностью и нашу истинную значимость, как детей Божьих, принятых в Его Сыне (Мф.3:17, Еф.1:6), но не через наши таланты и достижения человека с плотским умом, находящимся в Ветхом Завете (Исх.19:8).

Только такой верой мы оправдываемся и способны соблюсти принципы Небесного Царства — Его духовные законы, установления и повеления (Рим.7:14). Только с такого рода оправданием мы подготовлены к тому, чтобы полностью оценить характер Бога во святом Святых, как он явлен в жизни Его Сына здесь на земле. Тогда мы видим, что гнев Божий, о котором предупреждает трёхангельская весть — это гнев блудницы, Вавилона. Напоив все народы и церкви своими ложными учениями относительно Божьего характера, они были пьяны, даже тогда, когда истина о Вечном Евангелии была представлена им. Наш Небесный Отец в конце концов позволит с большой болью и сожалением этому гневу обратиться на них, называя это гневом Божьим, ибо таковым он является для плотского человека:

«Побеждающий облечется в белые одежды; и не изглажу имени его из книги жизни, и исповедаю имя его пред Отцом Моим и пред Ангелами Его» (Откр.3:5).

«И, воззрев на них с гневом, скорбя об ожесточении сердец их, говорит тому человеку: протяни руку твою. Он протянул, и стала рука его здорова, как другая» (Мар.3:5).

«Обрушились народы в яму, которую выкопали; в сети, которую скрыли они, запуталась нога их» (Пс.9:16).

«И десять рогов, которые ты видел на звере, сии возненавидят блудницу, и разорят ее, и обнажат, и плоть ее съедят, и сожгут ее в огне; потому что Бог положил им на сердце - исполнить волю Его, исполнить одну волю, и отдать царство их зверю, доколе не исполнятся слова Божии» (Откр.17:16-17).

Поэтому когда Он призывает тех, кто воспринял истинную идентичность, выйти из Вавилона, Бог говорит им это для того, чтобы

им не подвергнуться их язвам (Откр.18:4). Божий гнев и Его язвы в действительности это гнев и язвы блудницы, вернувшейся к ней и на народы, так как они отвергли свидетельство об истинном Божьем характере, выбрав видеть всё в ином свете. Поэтому выбрав отвергнуть весть о субботе в полноте, они лишили себя общения Сына Божьего, которое Он имеет в недре Своего Отца, и как результат в это время они не имели «покоя ни днём, ни ночью»:

«Тот будет пить вино ярости Божией, вино цельное, приготовленное в чаше гнева Его, и будет мучим в огне и сере пред святыми Ангелами и пред Агнцем; и дым мучения их будет восходить во веки веков, и не будут иметь покоя ни днем, ни ночью поклоняющиеся зверю и образу его и принимающие начертание имени его» (Откр.14:10-11).

Греческое слово, использованное для «сера» имеет следующие значения:

Определение Стронга: 1. Сера. Божественный фимиам.

Пионерам адвентизма было открыто, что огонь мог не жечь нечестивых всю вечность, так как это противоречило бы Божьему характеру. Сегодня нам предлагается сделать ещё один шаг по узкой дороге истины о Божьем характере, чтобы увидеть, что наш Небесный Отец не является источником страданий, но Его любящее присутствие раскрывает разрушительную природу самого греха и этот процесс завершает суд.

«Мы читаем об оковах тьмы для нарушителей Божьего закона. Мы читаем о черве, который не умирает, и об огне, который не угасает. Так представлен опыт каждого, кто позволил себе быть обманутым ложью сатаны. Когда станет слишком поздно, человек видит, что грех — это нарушение закона. Он осознаёт, что из-за его нарушений, он лишил себя присутствия Божия и что гнев Божий пребывает на нём. Это и есть огонь неугасимый и каждый нераскаявшийся грешник будет уничтожен. Сатана усердно ведёт людей ко греху и тот, кто увлечён им и не оставляет грех и презирает прощение и благость, пострадает сам от своих же поступков (Знамения времени, 14 апр., 1898, пар.13).

«Это не проявление произвола со стороны Бога. Отвергающие Его милость пожинают то, что они сами посеяли. Бог — фонтан жизни; и когда кто-либо выбирает служить греху, он отделяет себя от Бога. Христос говорит: «Все ненавидящие Меня, любят Бога». Эф.4:18, Притчи 8:36. Бог даёт им жизнь, чтобы они могли развить свой характер. Каждый получает последствия своего собственного выбора. Жизнью, полной восстания, сатана и те, кто с ним объединяется, помещают себя вне Бога и Его присутствие для них становится огнём поядающим. Слава Того, кто есть любовь разрушит их» (ЖВ 764.1).

Слава Того, кто есть любовь раскрывает грех так, что чувство вины убивает грешника так же, как Сын Божий умер на кресте, сокрушённый грехами мира. Воспрянем же и сбросим с себя многовековое заблуждение относительно нашего милостивого и долготерпеливого Отца, чтобы мы могли отразить Его славу и сиять в свете вести четвёртого ангела, что только одно может разоблачить Вавилон!

## Вывод

В самом начале Великой битвы, которая началась на небесах, Люцифер, движимый самозаблуждением о том, что он имеет независимый источник жизни и ценности, представил закон Бога и, следовательно. Его характер, как авторитарный и принуждающий к поклонению Себе, и также то, что Бог не является любовью. Когда ему удалось обмануть в этом многих ангелов, он укрепил их в их решении, заявив, что даже если они решат вернуться к Богу и Его Сыну, Бог не простит их. Эти идеи являются самой идеей Вавилона, и Священное мерзостью, потому что они скрывают называет их милосердное лицо Отца и заставляют человека рассматривать грех, как путь к свободе от предполагаемой тирании Бога, что на самом деле не имеет ничего общего с нашим Небесным Отцом. Это скорее копия самого сатаны. Сатана утверждает, что предлагает царство свободы и любви, но на самом деле оно основано на соперничестве и безнадежности.

Когда наши прародители приняли эту ложь, их понимание справедливости отражало систему сатаны, согласно которой каждый грех должен быть наказан, и что без кровопролития прощения нет. Поскольку система жертвоприношений, а также распятие Христа из-за наших грехов понимается как нечто, чего требует Бог, чтобы простить нас, наш Небесный Отец соглашается достичь нас через процесс, в котором закон отражает мышление плотского человека, чтобы его царствовал. Дабы там, где царствует грех, благодать преизобиловала (Рим. 5:20).

История Израиля является примером того, как целая нация может не только извратить свои представления о Боге, низвести его до своего уровня, но и смешать ложные идеи сатанинской системы правосудия с истинами о Божьем правлении, где каждый акт справедливости и суда мотивируется только милосердием и любовью (2 Царств 17: 7, 8; Матф. 5:38, 39). Поскольку опыт Израиля является коллективным, они представили ветхозаветное мышление целой эпохой. Но все это время им проповедовалось то же Евангелие, что и нам (Евр. 4: 2). Божья милость вечна (Пс. 117: 1). Но когда евреи отвергли даже самое полное откровение характера Бога в лице Его Сына, для них, как народа, представляющего Бога, больше нельзя было ничего сделать. Этот же процесс определит окончание времени испытания и для всего человечества через отвержение большинством последнего милостивого послания четвертого ангела.

Хотя первоначально христианская церковь верою проследовала за Христом во Святое и, таким образом, получила ранний дождь Его Духа, последующее отступничество поместило христиан в такое же состояние, как и у евреев. Хотя христиане больше не приносили бесполезные жертвы во дворе святилища, они тщетно молились Богу, чтобы Он искупил их смертью Его Сына, как жертвы умилостивления, и если этого было недостаточно, на помощь пришел бы целый арсенал человеческих защитников с Папой и Девой Марией, чтобы укротить гнев этого Бога. Чтобы облегчить свое положение, христиане установили закон Бога для эпохи Ветхого Завета, но это еще больше отдалило их от идеи истинной природы Бога. По этой причине история физического Израиля и история христианства представляет собой эпоху семикратного наказания за нарушение Божьего завета (Лев. 26:18, 21, 24). Оказывается, совершенный план нашего Небесного Отца заключался не в том, чтобы христиане скитались между двором и Святым местом, подвергаясь преследованиям и убийствам на протяжении более двенадцати веков, чтобы удовлетворить ложное представление о справедливости, но чтобы они обратились. к вере посредством того же процесса.

Следовательно, даже протестантская Реформация не смогла избавить человечество от этого мышления, и это отражается во многих кровопролитных битвах между католиками и протестантами. Это чудо, что нашему Небесному Отцу удалось привлечь адвентистов к следованию за Его Сыном во Святом Святых. Ангелы вышиты на завесе, отделяющей Святое от Святых (Исх. 26: 31-34). Это правильное понимание послания Трех Ангелов, которое приведет адвентистов в Святое Святых. Но даже через Тройное Ангельское Послание мы подвергаемся испытанию, когда читаем, потому что Бог позволил сатанинскому мышлению отразиться в нас, чтобы вместо того, чтобы заставлять нас принять Его характер, дать нам свободу выбирать самим, какому Богу служить.

Путь в Святое Святых был открыт со времен Голгофы, через жизнь и смерть Сына Божьего, но мы приглашены пройти этот путь до конца, пройдя через постепенное, но полное освобождение от греховного мышления, за которым последует оправдание, при котором в нас отразится чудесный характер нашего Небесного Отца, в Котором нет тьмы (1 Иоанна 1: 5). Хотим ли мы следовать за Агнцем, куда бы он ни шел, чтобы имя Его Отца было на наших челах? Я выбираю следовать этому пути.

Давайте воспримем все составляющие послания Первого Ангела в контексте Вечного Евангелия. Только так будет разоблачена ложь Вавилона и он лишится своей власти над умами людей и Бог сможет сказать о нас:

Вот терпение святых: вот те, кто соблюдает заповеди Божьи и веру в Иисуса. (Откровение 14:12)

# Ключ к усилению вести трех ангелов

Стало очевидно, что верное понимание вестей трёх ангелов имеет ключ к пониманию падения Вавилона и обнаружения её яда и горечи её вина. Первый ангел не несёт вести кроме «Вечного Евангелия» (Откр.14:6) и те, кто принимают его, будут не только петь песнь Агнца, но и песнь Моисея, т.к. в свете Евангелия – это одна и та же песня. Убеждённость в Евангелии позволяет нам увидеть, что Христос на земле, явив Своим характером, абсолютно не враждебен и является тем же вчера, сегодня и навсегда. И это откровение побуждает нас воздать Ему славу. Имея такое откровение о характере Христа мы сможем принять участие в суде и засвидетельствовать, что Бог свят и милостив и справедлив. Это откроет наши сердца для обретения покоя в Нём – в Том, «Кто сотворил небеса и землю и море и источники вод» и прославить Его в любви и истине.

Адвентисты Седьмого Дня проповедовали трехангельскую весть с 1844 года. Но без полного понимания Божьего характера эта весть была затемнена вестью второго ангела, провозглашаемой время (Откр.14:8 В TO провозглашено "громко"). Ключ к усилению трехангельской вести лежит в свете откровения Божьего характера любви стер.415). Этот ключ находился руках Единородного Сына Божьего и в вести о вечном завете, провозглашенной братьями Вагонером и Джонсом.